
738 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

SCRIBANO, Adrián. “Una aproximación conceptual a la mo-

ral del disfrute: normalización, consumo y espectáculo”. RBSE 

– Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, 

pp. 738-750, Dezembro de 2013. ISSN 1676-8965. 

DOSSIÊ 

http://www.cchla.ufpb.br/rbse/Index.html 

Una aproximación conceptual a la moral del  disfrute  
Normalización, consumo y espectáculo1

 

Adrián Scribano 

 

Resumo: O presente trabalho tem como objectivo tornar claro o que são as 

características conceituais básicas para compreender como as sociedades em 

normalizas a "moral" de benefício imediato através do consumo tem sobre a sua 

relação com a mostra uma de suas teclas básicas. Para atingir o objetivo , 

organizamos o argumento descrito da seguinte forma: 1 - Caracterizada sociedades 

sumariamente normalizados gozo imediato, 2 - sinteticamente expostos traços prazer 

e consumo imediato . 3 - Conceitualiza-se o espetáculo como um espaço / tempo de 

síntese desejada, 4 -  São explicadas brevemente as conexões entre entretenimento e 

diversão como macro / micro sociedades normalizados , e 5 - Para terminar o modo 

aberto discute algumas aspectos morais da diversão. O destaque da exposição é 

ajustado para fazer evidentes as estreitas relações entre a reestruturação em curso da 

economia política da moralidade através do prazer imediato. Palavras-chave: so-

ciedades normatizadas, moral, gozo imediato, consumo 

 

* 

“A partir de Marx no es posible ya en absoluto ninguna indagación de la verdad ni ningún rea-

lismo de la decisión que pueda eludir los contenidos subjetivos y objetivos de la esperanza del 

mundo: a no ser que se caiga en la trivialidad o en el callejón sin salida. La filosofía tendrá 

que tener conciencia moral del mañana, parcialidad por el futuro, saber de la esperanza, o no 

tendrá ya saber ninguno.” Ernst Bloch 

Introducción  

Desde hace mucho tiempo ya venimos realizando investigaciones y elaborando esquemas de in-
terpretación para mostrar cómo es posible comprender lo que hemos denominado religión neo-
colonial en tanto rasgo central de los procesos de expansión del capital a escala planetaria y el sur-

                                                      
1 El presente artículo es una parte del estudio que preparamos para nuestra exposición en el Faith and Globalisation 

Programme y el Regional Interest Group in Latin America and the Caribbean en Durham University, UK  en Mayo 

de 2013.   

http://www.cchla.ufpb.br/rbse/Index.html


739 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

gimiento de prácticas intersticiales en tanto formas sociales que desmienten el régimen de verdad de 
la economía política de la moral2. 

En las investigaciones empíricas y teóricas que venimos realizando elaboramos una caracteriza-
ción de lo que hemos dado en llamar la trinidad de la religión neo-colonial3, como una lectura del 
estado actual de constitución de una economía política de la moral. Esto se puede observar en el 
surgimiento de una religión del desamparo neocolonial. Así la política (institucional) debe crear la 
nueva religión de los países neocoloniales dependientes que reemplace la -ya antigua- trinidad de la 
“religión industrial”4 basada en producción ilimitada, absoluta libertad y felicidad sin restricciones, 
por la trinidad de los expulsados compuesta por el consumo mimético, el solidarismo y la resignación. Reli-
gión cuya liturgia es la construcción de las fantasías sociales, donde los sueños cumplen una función 
central en tanto reino de los cielos en la tierra, y la sociodicea de la frustración el papel de narrar y  
hacer presentes-aceptables los fantasmáticos infiernos del pasado vuelto presente continuo.    

En esta ocasión nos abocaremos a una de las aristas centrales en la construcción de la las actua-
les sociedades en el Sur Global: la conexión consumo/disfrute/espectáculo. Dicha selección se 
inscribe en la necesidad de exponer las razones que tenemos para considerar la pertinencia de la 
identificación y selección como objeto de estudio a la religión neo-colonial desde donde deviene 
necesario (y urgente) insistir en la  importancia sobre los paralelismo entre hombre de fe/religioso y 
hombre de consumo en el siglo XXI. Existen varias razones que muestran y avalan la relevancia que 
señalamos, aquí solo subrayamos cuatro5: 

 
1. Es verdad que el capitalismo ha estado atado al consumo desde sus orígenes y que la 

denominada sociedad consumista fue llevada a su paroxismo en las llamadas sociedades 
post-materiales. Lo que aquí se busca enfatizar  es que las políticas de vida, las experien-
cias interiores y la intimidad no son ya solamente objeto de compra/venta sino que el 
régimen de sensibilidad esta adquiriendo el estatus publico de creencia religiosa. Desde 
el “Yes, we can” hasta el “Milanesas para todos”  se regeneran dispositivos de regula-
ción de las sensaciones que en su impronta afectiva-cognitiva elaboran un registro 
público de la subjetividad mixtificada y mistificada de la participación en una totalidad 
hipostasiada a través del consumo.  

2. También es cierto que los proceso abstinencia y ahorro ascético han atravesado la ente-
ra historia del capitalismo y que  sus reversos como la transgresión y el despilfarro han 
ocupado también un lugar central en su reproducción. En la situación actual es la es-
tructura sacrificial en tanto forma la que cobra relevancia. El  sacrificio no ya como es-
fuerzo individual/colectivo para vencer la escasez, ni como parámetro para los inter-
cambios recíprocos es puesto en el centro de la escena de la vida cotidiana como rito 
por el cual se enhebra expiación de culpas, participación mística en/de la totalidad y 
muerte. Traspasando sus sentidos anteriores al capitalismo ha vaciado el significado de 
la muerte redefiniéndola como sacrificio necesario y constituyente de la reproducción 
de la vida en el consumo. Las víctimas de la estructura sacrificial se transforman en me-
diaciones para la reproducción de la vida, una vida vivida al borde de la muerte. Estas 
víctimas son tanto los miles de millones de seres humanos que experiencian la expulsión 
y la desposesión como los activos ambientales que son depredados en la pira sacrificial 
del progreso entendido como ampliación del consumo de unos pocos.      

3. En la misma dirección los procesos de crisis y metamorfosis del capitalismo han estado 
asociado a la puesta en escena y  espectacularidad. Desde la Feria de Paris de 1910 pa-

                                                      
2
 Más allá de la obvia referencia a Marx lo que en el presente texto se comprende por “moral” tiene como 

horizonte de comprensión la discusión que llevará adelante Ernst Bloch (1980)  respecto a las tensiones 

entre conciencia moral, utopia e ideología.  
3
 Para una síntesis de los trabajos aludidos CFR Scribano 2012a 

4
 Nos aproximamos aquí, con varias diferencias, a E. Fromm en su exposición de la idea de religión in-

dustrial CFR Fromm  1977 
5
 Nuestras ideas sobre la religión neo-colonial se pueden encontrar en Scribano 2012, los cuatro puntos 

aquí expuestos son parte de las conclusiones de nuestro estudio presentado en el  Faith and Globalisation 

Programme  en Durham University, UK el años pasado (Marzo de 2012) y expuestos en detalle en  la 

revista del CES de la UNNE Practicas y Discursos en prensa.  

 



740 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

sando por las concentraciones Hitllerianas hasta llegar a los lanzamientos de la NASA el 
capitalismo siempre ha mostrado su poder en espéctalos públicos. Hoy en la era de In-
ternet y las transmisiones en vivo para miles de millones de sujetos la espectaculariza-
ción toma (y re-toma) otros rasgos para ganar su importancia y centralidad. Todo lo que 
es vivenciado debe ser representado en público, transmitido masivamente y  reconoci-
do/aprobado por “muchos”.  La cotidianidad del espectáculo implica el surgimiento de 
una espiritualidad “reality show” donde las distancias entre el Gran Hermano y los suje-
tos que miran se anulan en concordancia directa con lo que hemos sostenido aquí arriba 
en 1.    

4. En consonancia y como consecuencia de lo expuesto unos de los rasgos mas importan-
tes de la actual metamorfosis del capitalismo lo constituye en re-transformarse en una 
Economía Cultica.  Es decir, la estabilización de la tasa de ganancias de las mega-
corporaciones tiene en la sacrificialidad espectacular de las vidas expuestas y coaguladas 
no solo un “lugar” asegurado para seguir reproduciéndose sino también la modificación 
más adecuada en su economía política de la moral.   

 

Intimidades en venta, totalidades teatralizadas, individuos y activos ambientales enviados a las 
hogueras y altares sacrificiales del progreso, prácticas de consumo vueltas decálogos para la acción 
son solo algunas de las consecuencias de la modificaciones y re-elaboraciones de la religión neo-
colonial en tanto estructura de la actual economía política de la moral.   

En este contexto el presente trabajo se propone hacer evidente cuales son los rasgos conceptua-
les básicos para comprender  cómo en las sociedades normalizas la “moral” del disfrute inmediato a 
través del consumo tiene en su relación con el espectáculo  una de sus claves básicas.   

Para lograr el objetivo descripto hemos organizado la argumentación del siguiente modo: 1.-  se 
caracteriza sumariamente a las sociedades normalizadas en el disfrute inmediato, 2.- se expone 
sintéticamente los rasgos del disfrute inmediato y el consumo, 3.- se conceptualiza al espectáculo 
como espacio/tiempo de la síntesis anhelada,  4.- se explicitan sucintamente las conexiones entre 
espectáculo y disfrute como lo macro/micro de las sociedades normalizadas, y  5.- a modo de aper-
tura final se discuten algunos aspectos de la moral del disfrute.  

El énfasis de la exposición esta puesto en hacer evidente las estrechas vinculaciones entre la re-
estructuración permanente de la economía política de la moral6 a través del disfrute inmediato.  

Sociedades normalizadas en el disfrute inmediato  

El eje de las políticas económicas de muchos de los estados del Sur Global es su carácter “neo-
keynesiano” por lo cual los incentivos y gestión de la expansión del consumo se transforman en una 
de las principales herramientas. Créditos para el consumo, subsidios para el consumo, incentivos 
“oficiales” para el consumo se cruzan y superponen con el estado consolidado y en continuo desa-
rrollo del capitalismo en su contradicción depredación/consumo. Se producen/reproducen así unas 
sociedades estructuradas en torno a un conjunto de sensibilidades cuyo contexto de elaboración lo 
constituye los continuos esfuerzos por “seguir consumiendo”      

Así como se ha discutido en los últimos años del siglo pasado, las nuevas formas de intimidad, 
las diversas maneras de modernidad, las consecuencias de la globalización las indagaciones en torno 
a las políticas de las emociones en condiciones de Sur Global parecen un desafío a re-pensar una de 
las nociones de los años 60 y 70 del mismo siglo: la sociedad normalizada. Si a dicho desafío se le 
suma los contextos de depredación de los bienes comunes, niveles elevados de pobreza e indigen-
cia, déficits alimentarios y fuertes procesos de segregación y racialización la pregunta por los volú-
menes de felicidad y optimismo existentes enfatizan aun más la urgencia de reflexión al respecto.   

  En esta dirección y en consonancia con la información discutida en el presente artículo se re-
sumen a continuación algunas de las características conceptuales posibles de esta situación de socie-
dad normalizada a la que se ha hecho referencia.  

En la sociología han existido diversos enfoques para caracterizar las sociedades emergidas en el 
transcurso de la expansión planetaria del capitalismo. La mirada de Weber sobre la conexión entre 
desencanto, racionalización y burocratización como nodo interpretativo de la estructuración social. 

                                                      
6
 Sobre cómo se comprende la relación entre economía política de la moral y estructuración de las socie-

dades capitalistas CFR Scribano  2013 a, 2013b, 2012b,  2012c, 2012d y 2010a 



741 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

El análisis sobre la importancia de  la racionalidad instrumental como clave de la interacción social 
en el surgimiento de la sociedad de masas realizado por Horkheimer y Adorno. La interpretación 
sobre los procesos de colonización del mundo de la vida por parte del sistema sostenida por 
Habermas. Más allá de sus diferentes contextos de producción estos enfoques (y muchos otros) 
tienen en común el intento de explicar cómo y por qué el proceso de estructuración de las socieda-
des tiende hacia lo que aquí nombramos como normalización.   

La normalización puede ser entendida como la estabilización, repetición compulsiva, adecuación 
nomológica y desconexión contextual del conjunto de relaciones sociales que las prácticas de los 
individuos adquieren en un tiempo/espacio particular. 

a. La estabilización implica un conjunto de procesos de obturación de modificaciones, evita-
ción conflictual y de equilibrio de flujos destinados a pasar la vida sin sobresaltos. La coti-
dianidad de los espacios/tiempos de sociabilidad transcurren entre las múltiples formas 
que las sociedades se dan a sí mismas para reproducirse en la dialéctica produc-
ción/consumo. Es “entre” esos espacios/tiempos que las sociedades coloniales elabo-
ran estrategias de vivencialidad para bloquear/anular/reabsorber las modificaciones que 
el trabajo de reproducción demanda. Uno de los ejes de la elaboración de los aludidos 
procesos está asociado a la creación de estados de evitación conflictual que aminoren la 
potencia agonística de las expropiaciones sucesivas y generalizadas. A su vez estos dos 
rasgos se ven acompañados por estructuras y políticas de las emociones que ordenan los 
flujos de experiencias de modo tal que la vida “tal como es” se “de por hecha”, por “ya 
realizada”. Estabilizar no significa que la vida no cambie implica que la vivencia se ins-
tancie en un registro esperado y manejable. Expectativas y gerenciamientos  que en su 
base contienen la fluidez, el acontecimiento y la indeterminación como base, lo cual le 
otorga la “suficiente”  plasticidad y flexibilidad como para producir estabilidad7.     

b. La repetición compulsiva se estructura en torno a las formas iterativas desvinculadas de los 
procesos auto-reflexivos, de la disminución de auto-gobierno y la perdida de autonomía 
individual y colectiva. La expansión del capitalismo a escala global genera diversas for-
mas de ausencias/dependencias/adicciones cuya lógica común es la necesidad de sutu-
rar/llenar/satisfacer a las formas aludidas en y a través del consumo. Los mecanismos 
de soportabilidad social y los dispositivos de regulación de las sensaciones se orientan a 
generar formas reiteradas y seriales de satisfactores por medio de  procesos que se ubi-
can en los momentos prerreflexivos de la acción. Las formas y objetos de satisfacción 
advienen desapercibidamente como soluciones externas deseadas sobre las cuales el su-
jeto “poco o nada” puede hacer. Por esta vía la compulsividad desvía las capacidad de 
comando de procesos y “objetos” hacia las misma “cosas” que en su autonomía desvin-
culan de la capacidad agencial al sujeto objeto de su “ayuda”.   

c. La adecuación nomológica involucra a los procesos cognitivos-afectivos de adaptación a 
pauta que se performan en los marcos pre-reflexivos de la acción. Dado el contexto de 
“pérdida de autonomía” tanto la estabilización como la repetición compulsiva se des-
arrollan en el marco de una permanente ampliación/adaptación de la reglas de interac-
ción que hacen de la normalización un estado aceptado y aceptable cuyos contenidos y 
modificaciones no son objetos de disputa pública sino se hacen efectivos en los mean-
dros de las historias sociales hechas cuerpo. La economía política de la moral conjuga 
una serie de prácticas que devienen modo de entender/sentir el mundo. 

d. Las desconexiones del contexto del conjunto de relaciones sociales son mecanismos de elisión de 
las potenciales fricciones en los procesos de coordinación de la acción que potencian 
los flujos de interacciones. Desde los denominados procesos de individuación, pasando 
por los diagnósticos sobre la perdida/ruptura de los lazos sociales, hasta llegar a las in-
terpretaciones alrededor de las sociedades fragmentadas las ciencias sociales del siglo 
XX han descripto e interpretado la hoy cada vez más acentuada des-vinculación de las 

                                                      
7
 Si bien aquí no podemos referirnos a la estrecha conexión de lo que denominamos estabilización y la 

llamada sociedades de riesgo es interesante notar que las conceptualizaciones al respecto siempre suponen 

altos grados de estabilización.  



742 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

prácticas sociales. La normalización del siglo XXI produce/reproduce una “separación” 
entre las acciones de los individuos de manera tal que se modifica la misma noción de 
inter-acción pero principalmente los entramados de las acciones de un mismo individuo 
entre sí, de una práctica con otra práctica performada por el mismo individuo. Hay una 
relación inversamente proporcional entre una vida vivida “para-el-publico” (Facebook, 
Twitter, la opinión minuto a minuto  en TV, etc.), una vida vivida para “el-ojo-del-otro” 
y la des-vinculación entre las diversas “posiciones/condiciones” que refieren al indivi-
duo que las performa. Mientras más se muestra mas se desvanece la idea de la tensión 
entre las diferentes posiciones del sujeto como síntesis  organizativa de la vida de todos 
los días. Ni la forma del consumidor, ni del ciudadano, ni del productor, ni del especta-
dor, (en todas sus torsiones de género, edad, etnia, etc.) están conectadas. Lo que se 
hace en la casa, en la calle, en la plaza, en el mercado, etc., esta separado de forma tal 
que se disminuye al mínimo sus incompatibilidades, contradicciones y paradojas procu-
rando así a la normalización un “estado” de flujo a-conflictivo. Siendo esto una 
exacerbación de lo que sostuviera Marcuse para las sociedades del siglo pasado: “This 
means that the individuals are not set off from each other by virtue of their own proper needs and facul-
ties but rather by virtue of their place and function in the pregiven social division of labor and pleasure”. 
(Marcuse 2001b:130).  

En el sentido de lo afirmado se puede comprender cómo la normalización de lo social es una 
consecuencia pero a la vez una generadora de la repetición en el tiempo de los mecanismos de so-
portabilidad social y los dispositivos de regulación de las sensaciones. Ahora bien, para poder carac-
terizar adecuadamente el “estado” de las sociedades aludidas es necesario esclarecer la experiencia 
de disfrute inmediato como eje privilegiado por el cual pasan las elaboraciones de las normalizacio-
nes posibles.  

Disfrute inmediato y consumo  

La centralidad operante de las conexiones entre consumo, disfrute y normalización se transfor-
ma en una clave para la comprensión de la economía política de la moral en la actualidad.    

Ya hace tiempo que Marcuse sostuvo las conexiones entre contingencias, consumo y disfrute: 

 “It  is  not a  paradox  that the producer recedes more and  more  before the consumer, 
nor that the  will  to  produce  weakens  before the  impatience of a  consumption for  
which  the acquisition  of the  things  produced  is  less  important than  the enjoyment  of 
things  living.” (Marcuse 2001a:148)   

En relación directa con lo que hemos señalado para la normalización respecto a la repetición 
compulsiva el disfrute inmediato es el dispositivo por el cual se actualizan las diversas y múltiples 
maneras de generar sucedáneos, reemplazos, satisfactores a través del consumo en tanto mecanis-
mo  de disminución de ansiedades. Las conexiones entre consumo, disfrute, objetos adquiere la 
estructura procedimental de las adicciones: existe un objeto que libera momentos de conten-
ción/adecuación a un estado de sensibilidades específico con tal poder/capacidad que su ausencia 
demanda su inmediato remplazo/reproducción. Sin esos objetos se verifica un quiebre en las siem-
pre indeterminadadas tramas emocionales de forma tal que se experimenta una falta, vivencia que 
induce/produce la necesidad de un nuevo e inmediato consumo del objeto referido.  

Es en este sentido que el disfrute puede ser comprendido como la resultante compleja y contin-
gente vivenciada como un  paréntesis "aquí-ahora", como una continuidad en el tiempo y que pro-
duce un estado de desanclaje subjetivo. El disfrute se resuelve en el instante como espacio/tiempo 
de realización que se actualiza sin mediación alguna con la percepción de continui-
dad/discontinuidad. Así, es in-mediato, es un “ya” que adquiere sentido en su repetición indefinida. 
Rasgo por el cual puede entenderse porque se experimenta “en sí mismo” como flujo continuo del 
tiempo. El disfrute es el marcador macro/micro de las horas, los días y los años, de ahí que sea el 
parámetro para la “perdida de sentido de la edad8”. El disfrute inmediato se acopla a la estructura 
de desanclaje  tiempo/espacio de la sociedades produciendo un desanclaje subjetivo, es decir, ni la 
co-presencia, ni el “trabajo de cara”, ni la estrategias de resguardo de la subjetividad son (ni deben 

                                                      
8
 Son muchos los estudios sobre los procesos de redefinición de las nociones de adultez y adolescencia 

que se han dado en llamar “Adolescentificación”.  



743 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

ser) puestas en juego en el acto de disfrutar. Es por ello, que el disfrute se hace como un circuns-
tancial, contingente, fugaz pero "absoluto" y radical “aquí-ahora.”  

El disfrute inmediato es un acto con pretensión de totalidad que suspende el flujo de vida de todos 
los días, de ahí que se "haga", se produzca, se performe, se dramatice. 

El disfrute inmediato refiere a una manera de apropiación "intensa", “superficial” y restitutiva de 
objetos de disminución de ansiedades por medio de tecnologías salvíficas.  

El disfrute inmediato se da en el contexto del consumir en tanto prácticas  con pretensión de tota-
lidad por y a través del cual el individuo subjetiviza al objeto re-construyéndolo en sus potencias 
estructuradoras de experiencias vicarias. 

Siendo el disfrute un acto y el consumir una acción la dialéctica de sus mutuas interacciones dis-
pone la vida como un conjunto de prácticas  orientadas hacia ellos con la promesa de operar como 
“borradores” de recuerdo del esfuerzo.  

Se da en los actuales contextos una ruptura/continuidad con lo que observará Baudrillard:  

 “En ese nivel de «vivencia», el consumo transforma la exclusión  máxima del mundo (real, 
social, histórico) en el índice máximo de  seguridad. El consumo apunta a esa felicidad por 
defecto que es la resolución de las tensiones. Pero se enfrenta a una contradicción: la con-
tradicción entre la pasividad que implica este nuevo sistema de valores y las normas de una 
moral social que, esencialmente, continúa siendo la de la voluntad, de la acción, de la efi-
ciencia y del sacrificio. De ahí la intensa culpa que conlleva este nuevo estilo de conducta 
hedonista y la urgencia, claramente definida por los «estrategas del deseo», de desculpabili-
zar la pasividad” (Baudrillard 2009:17) 

Hoy todo el sistema de creencias ha re-absorbido el contenido de lo sacrificial (tal como lo ana-
lizamos en el último apartado aquí) enfatizando el momento de disfrute como el acto que “da sen-
tido” a las acciones de consumo, serialidades de actos/acciones que materializa lo que la “vieja” 
sociedad de consumo había vuelto signo.   

Se redobla la obligación/precepto/mandato para el disfrute en la ritualidad del consumo como 
formas sociales de síntesis que hace de la apropiación individual del disfrute “la” conexión privile-
giada con la totalidad social. Una vez más se hiperboliza lo que mantuviera Baudrillard:   

 “…el hombre consumidor se considera obligado a  gozar, como una empresa de goce y sa-
tisfacción. Se considera obligado a  ser feliz, a estar enamorado, a ser adulado/adulador, 
seductor/seducido, participante, eufórico y dinámico. Es el principio de maximización de la 
existencia mediante la multiplicación de los contactos, de  las relaciones, mediante el em-
pleo intensivo de signos, de objetos, mediante la explotación sistemática de todas las posi-
bilidades del goce.” (Baudrillard 2009:83) 

El consumir deviene paradojalmente un “aquí-para siempre” que se instala con la promesa de 
contener el conjunto de parusías laicas cuyas estructuras tecnologizantes le otorgan un carácter 
salvífico al disfrute.  

El consumo contiene las llaves del paraíso en la tierra por las cuales las estructuras de expropia-
ción/depredación/desposesión son relegadas a un segundo plano, se diluyen en la promesas de 
experiencias totales y pasan ha ser la materialidad que describe las gramáticas de las actúales “luchas 
de clases”.  

El consumo invierte/modifica las conexiones objetos/individuos, individuos/individuos y obje-
tos/objetos condensando en un “ahí” las múltiples posiciones revestidas de contingencia pero de-
venidas en indicador de estructuralidad de dichos objetos e individuos. 

El consumo transformando las relaciones aludidas redefine lo que en ellas hay de  canti-
dad/calidad; volumen/densidad; acceso/denegación  con Otro, con "alguien"/consigo mismo 
orientándolas  al (y para el)  disfrute inmediato.  

Se produce por esta vía  la estructuración de lo vivo, la vida y lo vivible a través del consumo 
que otorga disfrute: el consumo deviene creencia   

 

En consonancia con lo que expusiéramos respecto a la normalización el disfrute inmediato en y 
a través del consumo produce: des-realización como pérdida de “contacto con la realidad”, aleja-
miento de los patrones adecuación de la acción en co-presencia y desublimación represiva. 

El disfrute inmediato “en-el-consumo” al ser una estrategia sucedánea de síntesis social ocupa al 
menos tres posiciones simultáneas en los procesos de coordinación de la acción: a) es un puente 



744 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

con los otros, b) es un modo elaborar la presentación social de la persona y fundamentalmente 
cobija la contradicción de ser un acto individual realizado frente a los Otros.  

La magia social del disfrute consiste en su fuerza para romper/unir lo publico/privado, se con-
sume para ser visto consumiendo, se llega al paroxismo de disfrute si se dramatiza para alguien.     

En la actualidad el consumo como parte nodal de la “Economía” opera en el centro de la con-
tradicciones de la vida capitalista: en el corazón de las dialécticas entre  mercantilización-
desmercantilización, en la redefinición  entre lo privado y lo publico, y en la re-estructuración de las 
experiencias productor/consumidor9. 

El disfrute en el consumo se vincula fuertemente a las Políticas de Vida (sensu Giddens) dado 
que desde él se responde a la pregunta sobre: ¿qué hacer con la identidad? Teniendo a la mimesis 
como objetivo las externalizaciones de los sujetos por y en el objeto deviene asunto para ser mos-
trado/mirado. Es por esta vía que se producen dos procesos convergentes: a) la redefinición de lo 
que se vivencian como experiencias interiores que alojadas en lo circunstancial, indeterminado y 
contingente tras-vestidas de  instantáneo, efímero, perecedero  niegan por exceso la ideas de Illouz 
(2007) sobre la existencia de intimidades congeladas y b) re-construyen  el lugar social de aquello 
que se designa como “intimo” trasformándolo en el borde entre mostrar/ocultar, entre el como 
sí/así como, entre afuera/adentro, entre publico/privado operando como una con-figuración inver-
sa des-coacción emocional/ coacción emocional (sensu Elias) como “carrera” de una intimidad 
deseada10.  

Las formas sociales de "estar-en-el-mundo" encuentran en el consumo/disfrute/intimidad su 
línea demarcatoria y los criterios de validez de lo que debe considerarse una vida vivida con intensi-
dad. 

El disfrute como existenciario de la vida capitalista, en tanto experimentación para ser relata-
do/vivido frente y para otros, se conecta con los estados de ensoñación donde el consumo explica 
la creencia en un mundo vivido para ser visto. La creencia en el consumo mimético es una vivencia 
que estructura la vida de todos los días alrededor del mostrar como superficie de inscripción de 
toda sensibilidad que anhele algún grado de “veracidad”. La existencia y el espectáculo se unen con y a 
través del disfrute inmediato.     

Ahora bien, tal como sostuviéramos arriba la constitución de las sociedades normalizadas en el 
disfrute inmediato son resultado y a la vez producen la intensificación del consumo como estrategia 
de la política económica en muchos de los estados del Sur Global. Una de la vías privilegiadas para 
“reforzar”/constituir la situación de representación para los Otros que conlleva el consumo es la 
presencia de los espectáculos estatales y privados como momentos de condensación de sensibilida-
des. El espectáculo es una de las condiciones más relevantes para que haya moral del disfrute inme-
diato.       

Espectáculo: espacio/tiempo de la síntesis anhelada.  

Desde el Super Bowl pasando por los mundiales de futbol hasta llegar a los juegos olímpicos se 
verifica la existencia de estos tiempos/espacios donde se instancian  deseos, disfrutes y consumo 
que comparten millones de personas. 

Desde la giras mundiales de los músicos famosos (Madonna, Rolling Stones, etc.) pasando por 
los conciertos/festivales organizados por la grandes corporaciones (Teléfonos, TV, Radio) hasta las 
multitudinarias exhibiciones “solidarias” con los afectados por desastres naturales, la trata de perso-
na, la violencia, etc., emitidas para millones de personas por TV/Internet se puede observar las 
conexiones entre sensibilidades y formas espectaculares.  

Desde lo Festejos de los Bi-centenarios de las declaraciones de autonomía frente a las antiguos 
centro coloniales, pasando por las concentraciones multitudinarias en contra algunos de los efectos 

                                                      
9
 Es interesante hacer notar que en lo análisis sobre la modernización en los países del Sur Global que se 

realizaron durante los años 50 y comienzo de los 60 estas contradicciones fueron tematizadas bajo el 

rotulo de religión política y religión civil.  
10

 Cuando escribíamos el estudio que da lugar al presente trabajo en el diario de más tirada a nivel nacio-

nal aparecía una nota sobre lencería y sensualidad que sostenía:  “La moda impone tendencias. Y no sólo 

en la calle, también en la cama. A la hora del erotismo, el bodystocking es la prenda que se viene. Si bien 

no es algo nuevo –en 1861 una actriz lo usó sobre el escenario para disimular su desnudez- el siglo XXI 

lo reinstaló lejos de las tablas y cerca (muy cerca) de las sábanas”. (Clarin 10/02/13 énfasis en el origi-

nal). 



745 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

de la última crisis en Europa y USA hasta llegar a las “nuevas estéticas en la calle” de los movimien-
tos anti-globalización es posible constatar los abigarrados entramados entre lo público y el festi-
val/espectáculo en tanto evento donde se “juegan” emocionalidades.  

Las ciencias sociales se han ocupado desde múltiples visiones sobre las relaciones entre espectá-
culo y estructuración de la sociedad capitalistas. Debord, Bataille y Baudrillard sean tal vez los mas 
citados para interpretar dicho fenómeno y quienes de formas diversas estarán como telón de fondo 
de lo que aquí nos interesa presentar.   

El carácter global de las sociedades de los espectáculos ha modificado las vivencias y las  posibi-
lidades de realizar una hermenéutica crítica sobre ellas. Aquí nos restringiremos a enfatizar el lugar 
central que tienen los espectáculos en la producción/reproducción de las políticas de las sensibili-
dades asociadas al disfrute inmediato que se actualiza en el consumo como eje reestructurador de la 
normalización de las sociedades.   

 Como toda práctica ideológica el espectáculo es una experiencia y en él la participación esta ga-
rantizada desde el mismo diseño y montaje. Los festivales públicos/espectáculos son el último re-
curso de la política para que los ciudadanos vivencien su promesa fundamental: la síntesis. La expe-
riencia de la fantasía social y deseo escenificada para ser vividas como propia.       

Una revisión rápida por el origen de la palabra espectáculo consignada en los diccionarios puede 
servir de propedéutica a lo que queremos señalar.   

El vocablo espectáculo proviene del latín spectaculum en relación al verbo spectare que cuyo 
significado se relaciona con ‘mirar’, ‘contemplar’, ‘observar atentamente’. El verbo latino se derivó 
de la raíz indoeuropea spek-, desde la cual se formó por metátesis el vocablo griego skep, del cual 
proceden también escéptico y escopo. De la misma raíz indoeuropea se derivaron otras palabras 
castellanas, tales como espía, espectro, espejo y especular. En inglés, espectáculo adoptó la forma 
spectacle, con el mismo significado, pero en plural, spectacles, puede significar también gafas o 
anteojos. 

Por esta vía es posible advertir una fuerte consonancia entre lo espectacular y los estados de un 
régimen esópico cuestión que se conecta con el rasgo del consumo y el disfrute como una acción 
para ser vista, para ser desplegada ante otros.   

Una mirada que nos acerca a lo que aquí queremos expresar es sin duda la de Guy Debord que 
más allá de sus posibles tramas interpretativas mojona el camino para la indagación del espectáculo 
en la actualidad:   

 

“4 El espectáculo no es un conjunto de imágenes, sino una relación social entre personas 
mediatizada por imágenes. 

5 El espectáculo no puede entenderse como el abuso de un mundo visual, el producto de 
las técnicas de  difusión masiva de imágenes. Es más bien una Weltanschauung que ha lle-
gado a ser efectiva, a  traducirse materialmente. Es una visión del mundo que se ha obje-
tivado. 

6 El espectáculo, comprendido en su totalidad, es a la vez el resultado y el proyecto del 
modo de  producción existente. No es un suplemento al mundo real, su decoración añadi-
da. Es el corazón del irrealismo de la sociedad real. Bajo todas sus formas particulares, in-
formación o propaganda,  publicidad o consumo directo de diversiones, el espectáculo 
constituye el modelo presente de la vida  socialmente dominante. Es la afirmación 
omnipresente de la elección ya hecha en la producción y su  consumo corolario. Forma y 
contenido del espectáculo son de modo idéntico la justificación total de  las condicio-
nes y de los fines del sistema existente. El espectáculo es también la presencia  perma-
nente de esta justificación, como ocupación de la parte principal del tiempo vivido fuera de 
la producción moderna.” (Debord 1998:4-5 énfasis nuestro)  

 

Las imágenes que proporcionan el espectáculo y aquellas de las que se sirve son parte de unas 
políticas de las emociones en tanto claves vivenciales del estado de la economía política de la moral. 
Escenificación de imágenes que porta los modos sociales de reproducción de los mecanismos de 
soportabilidad social y dispositivos de regulación de sensaciones a través de los cuales se construye 
las formas desapercibidas de vivenciar y “entender” el mundo. Poner en escena, dramatizar la vida 
según las sensibilidades cohesionan las sociabilidades y las vivencialidades.     



746 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

Ahora bien, el espectáculo (en otra conexión con las acciones de consumo) aleja lo pesado de la 
vida, des-liga al sujeto de lo cotidiano y lo re-liga a las síntesis posibles con los otro sujetos que 
vivencian esas imágenes performadas. En algún sentido como sostuviera Bataille:    

 “El conocimiento de la muerte no puede evitar  un subterfugio: el espectáculo. Esta dificultad 
hace ver la necesidad del espectáculo o, en general, de  la representación,  sin cuya presencia 
frente a la muerte podríamos permanecer extraños, ignorantes, como parecen ser las bestias. Nada 
es menos animal que la ficción, más o menos alejada de lo 

real, de la muerte. El hombre no vive sólo de pan, sino de comedias con las que se engaña vo-
luntariamente. El que come en el Hombre es el ser animal, natural. Pero el Hombre asiste al culto, 
al espectáculo. 0, también, puede leer: entonces la literatura, en la medida en que es soberana, autén-
tica, prolonga en él la magia obsesiva de los espectáculos, trágicos o cómicos. 

Se trata, al menos en la tragedia, de identificarnos con cualquier personaje que muere y 
de creernos morir mientras estamos en la vida. Basta además la pura y simple imaginación, pues 
tiene el mismo significado que los subterfugios clásicos, espectáculos o libros, a que recurre la mul-
titud.” (Bataille 2000:18 énfasis nuestro)  

La representación de la vida y en especial la escenificación de las vivencias de los hombres con 
los objetos bordea la experiencia de un estar ahí que provee del momento para la ensoñación de la 
identidad (en tanto re-conocerse en lo performado) y otorga una estrategia de evitación del conflic-
to que significa tener un camino para escamotear lo que hay de muerte en la vida de todos los días.   

En este contexto, introductoriamente y en el marco de las experiencias fundantes de la religión 
del capital es posible advertir las siguientes características de los espectáculos:   

a. Hay una redefinición del espectador en tanto consumidor y bajo la forma de “entre-
ga/participación”. Un paso más acá de los intercambios sagrados millones de sujetos en 
el mundo participan de una fusión mimética con los objetos ofrendados a la reproduc-
ción constante del “pasarla-bien”  

b. El espectáculo dona un conjunto de momentos de comunicación entre lo social y lo in-
dividual bajo las reglas de las cosas. Parafraseando a Agustín de Hipona en el espectácu-
los el amor a si y amor a dios se unen en la intensidad de la vivencia en tanto propedéutica 
de la encarnación de las sensibilidades aceptadas.     

c. En el espectáculo se producen dos fenómenos o al menos se originan: las  sustituciones 
perceptivas y los reemplazos en las sensibilidades. Es decir lo espectacular es un meca-
nismo que procesa y redefine aquello que se percibe y los modos aceptables de percibir, 
el devoto/asistente/consumidor no será el mismo que antes pues tendrá a su disposi-
ción unos otros esquemas de percepción provistos por los espejos/espectros del es-
pectáculo. En el espectáculo unas sensibilidades son trasmutadas por otras de forma tal 
que las políticas de las emociones encuentran en él la forma más simple y encarnada de 
distribuir aquellas aceptadas y aceptables.     

d. En su tramado mobesiano con el consumo y el disfrute el espectáculo modifica la co-
nexiones existente entre la lógica de lo inalcanzable, la ensoñación (en tanto productora 
de fantasías) y la aceptación del lugar que el sujeto tiene como devo-
to/asistente/consumidor. Aquello que se representa en el escenario disminuye/aumenta 
en su “justa” medida la distancia entre el sujeto y el deseo, lo que es puesto en escena 
“toca” las fantasías sociales de las cuales se alimentan los “sueños de todos” pero a la 
vez instituye al individuo en su “papel” de espectador bajo la certeza que sin él nada 
puede ser representado.    

e. Lo performado en el espectáculo tiene sus cánones, sus marcos interpretativos, sus re-
glas de construcción y con ellos nacen sus hermeneutas autorizados cuyo trabajo consis-
te en imputar de sentido a las indeterminadas maneras de vivenciar lo acaecido. Desde 
el marketing y consultoras de opinión devenidos en investigadores de sensaciones, pa-
sando por los productores de televisión como conocedores de las “emociones compar-
tidas”  hasta llegar a los asesores de imágenes especialistas en  “el-hacer-ver” siguen mi-
nuto a minuto el efecto emocional del evento, lo valoran y lo modifican de acuerdo a 
demanda/fantasía del devoto/asistente/consumidor.     



747 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

En el contexto de los objetivos del presente trabajo creemos relevante explorar el  camino que 
conducen a mejorar la comprensión sobre el “status” de lo espectacular en las sociedades contem-
poráneas en general y en su “función” en la elaboración del actual estado de la religión neo-colonial 
en particular: sus conexiones con el disfrute 

Espectáculo y disfrute: lo macro/micro de las sociedades normalizadas  

La fuerte conexión entre consumo, energía (corporal/social) y práctica(s) ideológica(s) en tanto 
puntos por donde se ordenan las formas sociales de la resignación, el consumo mimético y el soli-
darismo permiten usar sus interconexiones como pistas para reconstruir los lazos entre espectáculo 
y disfrute. Entre otros caminos posibles y en el contexto sobre lo expuesto alrededor de la normali-
zación presentamos aquí cuatro torsiones de un conjunto de bandas mobesianas que esquematizan 
una analítica posible:     

a. Existe en el consumir un desplazamiento/centramiento de una práctica del consumirse 
que es vivenciado como indicador del comprometerse en el "pasarlo-bien". El sujeto 
que consume debe hacerlo de (diversas) formas rituales de modo tal que su inscripción 
en el objeto sea experienciada como entrega/manifestación de que "algo de él" se gas-
ta/disipa en dicho acto. Dicha entrega manifiesta a su vez la ligazón del sujeto con lo 
que ha perdido/ganado en su alianza/compromiso con el objetivo de "estar conten-
to/contenido" como anverso solidario del “pasarlo-bien”.     

b. En una dirección similar pero en otra banda se abre desde la conexión consumir-
se/contentarse las múltiples facetas de los dispositivos de regulación de las sensaciones 
anclados en la relación entre dis-frute, fruto y ex-posición. El desenvolver, desarrollar, 
exponer las vivencialidades con el objeto en tanto fruto/consecuencia de una prepara-
ción para la elaboración de la magia social que lo transforma en “fuente de los deseos” 
hace de dicho objeto una síntesis de múltiples, contingentes e iterativos disfrutes en tan-
to reproducción de su contenido fantaseado.     

c. Un individuo-en-espectáculo es un sujeto de fe/religioso dispuesto a "perderse" en el  
fuego indeterminado y efímero del consumo que lo transporta/mantiene a espa-
cios/tiempos donde las normatividades sociales se ponen entre paréntesis obligándolo a 
aceptar las reglas de los   "extra- fueros" que el gobierno de la cosas crean como "lógi-
ca" para los momentos de exposición de sus poderes y donde los escenarios devienen 
altares y hogueras.  El devoto/asistente/consumidor al distraerse de lo pesado de la vi-
da  incluyéndose en la escenificación de la imágenes cargadas de fantasías posibilita la 
eficacia del espectáculo: quemar/abolir las distancias entre el hogar y la calle, entre el 
trabajo y la distracción, entre lo pasajero y lo permanente. Siguiendo los cifrados y 
fragmentarios rastros que dejara Benjamin sobre una potencial teoría de la distracción 
es posible “entre-ver” algunas de las aristas de lo que aquí se pretende señalar:   

“Fashion is an indispensable factor in the acceleration of the process of be-coming worn 
out / The values of distraction should be defined with regard to film, just as the values of 
catharsis are defined with regard to tragedy /Distraction, like catharsis, should be con-
ceived as a physiological phenomenon” (Benjamin 2008:56)  

d. Así  como la regla  es el espectáculo el disfrute es el mandato social. El disfrute como 
imperativo modifica/reproduce una manera de responder a  la pregunta ¿Qué es creer? 
En el vivenciar el espectáculo disfrutándolo se alojan dos proceso co-constituyentes de  
creencias: a) se reviste a la totalidad social con un carácter de totalidad sentida que se 
prueba a si misma y b) la tríada deseo-demanda-necesidad es redefinida según las expe-
riencias del espectáculo. Por esta vía lo que se siente explica el mundo y el mundo es 
explicado por sus cercanías/lejanías con el disfrute experienciado.   

Nuevamente, lo que señalamos involucra una un momento de superación de lo que Marcuse 
observara:  

“Now “desublimination of culture” is, according to Freud an impossible concept, in itself 
contradictory because all culture is sublimation, is unthinkable without sublimation and de-
sublimation could only mean a return,  a regression to uncivilized and pre-civilized stages 



748 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

of history. However, I suggest that the desublimation which is demanded today is not an 
undoing of civilization but an undoing only of the archaic exploitative aspects of civiliza-
tion. Far from undoing and regressing it is rather the reintegration into civilization of hu-
man faculties, needs and satisfactions which have been reduced, mutilated and distorted in 
the tradition of exploitative civilization.” (Marcuse 2001:115) 

 

Existe así una ambivalencia constitutiva en el "acto de disfrute" que anida directamente en su 
conexiones con el consumo en estado de dramatización: por un lado implica el uso del objeto como 
mediación relacional con la contención y por otro lado, el anonadamiento mimético que provoca la 
intersección entre la búsqueda de persistencia y el encuentro con lo efímero en tanto maneras de 
hacer ver qué clase de sujeto performa la acción.  La exposición dramatúrgica de los "estados de 
disfrute" posibilitan las captaciones básicas de los mecanismos que ligan espectáculo y vivencialidad 
de forma tal que, al pasar desapercibidos, se transforman por su obscenidad en los neblinosos terri-
torios de la cotidianidad religiosa del capital.      

Estas tensiones y distensiones que se experimenta en las prácticas de consumir/disfrutar/asistir 
configuran una moral particular con pretensiones de universalidad “vivida”: debo hacer lo que dis-
fruto.  

Moral del disfrute: a modo de apertura final 

Disfrútalo!!!, es el mandato contradictorio de sujeción indeterminada que el devo-
to/asistente/consumidor ve representado en cada espectáculo, es el gozne sobre el cual los proce-
sos macro sociales se apoyan para suturar a los microsociales y viceversa convirtiendo por esta vía a la 
vida como flujo bajo la cobertura explicativa de “pasarla bien”.    

El vivir de espectáculo en espectáculo es una constante entre las nuevas prácticas del “estar-en-
el-mundo” de la religión colonial. Tal como lo indican la mayoría de las recomendaciones religiosas 
para las prácticas de culto la celebración del consumo indica un conjunto de “haceres” (con la parti-
cularidad que en este caso pueden presentarse como superpuestos, multidimencionales y no regla-
dos) que provocan la eficiencia de la demostración de la creencia: preparación, celebración y man-
datos de vivencialidad. Para disfrutar hay prácticas que performar debida y adecuadamente.  

El antiguo espectador, el fiel creyente, el obediente seguidor es reemplazo en los espectáculos 
contemporáneos por una forma de devoto/asistente/consumidor que devela los paralelismos entre 
las “personas sociales” necesarias para practicar una fe, concurrir a un show y consumir. Si la espec-
tacularización del mundo puede ser analógica con la macdonalización lo es también con lo que se 
entiende como deportización de las relaciones sociales. La primera indica la serialidad de una forma 
de consumo y la otra señala en dirección a la competencia: el estar en forma para la vida de todos 
los días y fundamentalmente el modelo del deporte para los shows masivos. Advienen así “prácti-
cas-de-entrega” propias de los espectáculos  que moldean un  tipo particular de “haceres” asociados 
a los mismos: la espectacularización como mandato moral.  

Para estar en situación de espectáculo se deben performar disposiciones e inclusiones en el 
mismo. Los espectáculos demandan del participante ciertos estados de inclusión en las emociones y 
sensibilidades que allí se dramatizan. Los espectáculos no están “completos” sin la asisten-
cia/participación/entrega del publico en tanto realizadores de vivencias. No hay espectáculo sin 
espectador, no hay síntesis hipostasiada  sin las prácticas de  entrega de las partes. Para comprender 
dichas prácticas hay que tener presente a las políticas de las emociones como condiciones de posibi-
lidad y a sus raíces en las geometrías de los cuerpos y gramáticas de las acciones tramadas desde el 
consumo.     

Emerge en este marco, un topos/logos/praxis que debe ser explicado cuando se analizan las 
conexiones entre espectáculo, sacrificio y participación son los meandros conceptúales de, al me-
nos, dos pares de tríadas siempre asociadas a las aludidas conexiones: a) seducción, empatía, y éxta-
sis  y b) catarsis, suspensión, exorcismo.  

Es en este contexto que se puede comprender por qué un análisis de la economía política de la 
moral en la actualidad implica despejar lo que hay de contenido “normativo” en el disfrute que al 
inscribirse en el espectáculo consagra la vida como un mundo de sensaciones.  

Referências 

BAUDRILLARD, Jean,   2009  La sociedad de consumo. Sus mitos, sus estructuras. Siglo XXI, Madrid 



749 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

BATAILLE,  George,   2000 “Hegel, la muerte y el sacrificio” título del original francés: Hegel, la Morte 
et le Sacrifice  Editado por elaleph.com. Tomado de http://www.gutenscape.com 
/documentos/c8e0c2a2-642e-48fd-bb26-da86c228e299.pdf 

BENJAMIN, Walter,  2008 “Theory of Distraction” in   The  work  of  art in  the  age  of its  tech-
nological  reproducibility  and  other  writings  on  media”  Edited  by Michael  W.  Jenn ings,  Bri-
gid  Doherty,  and Thomas Y.  Levin The  Belknap  Press  of  Harvard  University  Press  Cam-
bridge,  Massachusetts  London,  England  

BLOCH, Ernest,  1980  El Principio Esperanza  Volumen I, Ed. Aguilar, Madrid 

DEBORD, Guy,  1998 (1967)  La Sociedad del Espectáculo. Texto íntegro en castellano de La 
sociètè du  spectacle, Champ Libre, 1967, traducción de Maldeojo para el Archivo Situacionista  
Hispano (1998). http://www.sindominio.net/ash/espect.htm  

FROMM, Erich   1977  ¿Avere o essere?  Modadori Editore. Milano, Italia. 

ILLOUZ, Eva, 2007 Intimidades congeladas. Las emociones en el capitalismo. Madrid: Katz.   

MARCUSE, Herbert,    2001a   (1968) “Beyond one-dimensional man”  in Collected papers of 
Herbert Marcuse Volume Two. Edited by Douglas Kellner. Routledge UK 

MARCUSE, Herbert,   2001b   (1968) “The Movement in  a New Era  of Repression 

”  in Collected papers of Herbert Marcuse Volume Three. Edited by Douglas Kellner. Routledge 
UK 

SCRIBANO, Adrián,    2013a   “Una Sociología de los cuerpos y la emociones desde Carlos Marx” 
en Scribano (Comp.) Teoría Social, Cuerpos y Emociones Estudios Sociológicos Editora. ISBN 
978-987-28861-4-1 Pág. 195. Bs. As. 

SCRIBANO,     Adrián,     2013b “Cuerpos y Emociones en El Capital”  Revista Nómadas. Uni-
versidad Central. Bogota. Colombia. N° 38 en prensa  

SCRIBANO, Adrián,     2012a Teorías sociales del Sur: Una mirada post-independentista. Buenos Aires, 
ESEditora. - E-Book Córdoba: Universitas - Editorial Científica Universitaria.  ISBN 978-987-
28861-0-3  pag. 230 

SCRIBANO, Adrián,    2012b  “Prólogo. El Capitalismo como Religión y Segregación Racializante: 
dos claves para leer las fronteras de la gestión de las emociones”, en Ivan Pincheira (Co-
ord.): Archivos de Frontera. El gobierno de las emociones en Argentina y Chile del presente, Santiago de Chile, 
Editorial Escaparate, pp. 13-25. 

SCRIBANO, Adrián,      2012c   “Sociología de los cuerpos/emociones” Revista Latinoamericana 
de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad. Nº10. Año 4. Diciembre 2012-marzo de 2013, 
pp.91-111.http://www.relaces.com. ar/index.php/relaces/article/view/224/143 

SCRIBANO, Adrián, 2012d “Cuerpos, Emociones y Sociedad: Una lectura desde Walter Benja-
min”  Dossiê  Sociologia  e  Antropologia  dos  Corpos  e  das  Emoções.  RBSE – Revista Brasileira 
de Sociologia da Emoção, vol. 11, n. 33, de dezembro de 2012, pp. 674-696 
http://www.cchla.ufpb.br/rbse/Index.html 

SCRIBANO,  Adrián,     2010a “Cuerpo, Emociones y Teoría Social Clásica. Hacia una sociología del conoci-
miento de los estudios sociales sobre los cuerpos y las emociones” En José Luis Grosso y María Eugenia Boito. 
(Comp.) Cuerpos y Emociones desde América Latina. CEA-CONICET. Doctorado en Cien-
cias Humanas. UNCa. pp. 15-38   

 
* 

Resumen: El presente trabajo se propone hacer evidente cuales son los rasgos con-

ceptuales básicos para comprender  cómo en las sociedades normalizas la “moral” 

del disfrute inmediato a través del consumo tiene en su relación con el espectáculo  

una de sus claves básicas.  Para lograr el objetivo descripto hemos organizado la ar-

gumentación del siguiente modo: 1.-  se caracteriza sumariamente a las sociedades 



750 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

normalizadas en el disfrute inmediato, 2.- se expone sintéticamente los rasgos del 

disfrute inmediato y el consumo, 3.- se conceptualiza al espectáculo como espa-

cio/tiempo de la síntesis anhelada,  4.- se explicitan sucintamente las conexiones en-

tre espectáculo y disfrute como lo macro/micro de las sociedades normalizadas, y  

5.- a modo de apertura final se discuten algunos aspectos de la moral del disfrute. El 

énfasis de la exposición esta puesto en hacer evidente las estrechas vinculaciones en-

tre la re-estructuración permanente de la economía política de la moral a través del 

disfrute inmediato. Palabras-clave: sociedades normalizadas, moral, goce 

inmediato, consume 

* 

Abstract:  The present paper aims to make clear which are the basic conceptual fea-

tures to understand how in the normalized societies the "moral" of immediate en-

joyment through consumption has on their relationship with the spectacle one of its 

basic keys. To achieve the goal we have organized the argument described as fol-

lows: 1. - Characterized summarily normalized societies on immediate enjoyment, 2. 

-Synthetically exposed the features of immediate enjoyment and consumption, 3. - 

Conceptualized the spectacle as space/time of a “desired synthesis”; 4. - Are ex-

plained briefly the connections between spectacle and enjoyment as macro/micro 

“level” of the normalized societies, and 5. - To end/open mode are discusses some 

aspects of  the moral of enjoyment. The emphasis of the presentation is set to make 

evident the close links between the ongoing restructuring of the political economy of 

morality through the immediate enjoyment. Keywords: normalized societies, moral, 

immediate enjoyment, consumption 

 



751 
 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36, Dez. 2013                   Dossiê: Scribano 

 


