
1

Memorias

VII Congreso Internacional de Investigación 
y Práctica Profesional en Psicología

XXII Jornadas de Investigación

XI Encuentro de Investigadores 
en Psicología del MERCOSUR

Buenos Aires, 25 a 28 de noviembre de 2015

TÉCNICAS Y PROCESOS DE EVALUACIÓN PSICOLÓGICA

TOMO 2

ISSN 1667-6750 

Facultad de Psicología
Universidad de Buenos Aires. 
Argentina

ANIVERSARIO



48

PROPIEDADES PSICOMÉTRICAS DE LA 
DIMENSIÓN ESPIRITUALIDAD DE LA EVALUACIÓN 
MULTIDIMENSIONAL DE LA RELIGIOSIDAD 
Y LA ESPIRITUALIDAD
Oñate, María Emilia; Resett, Santiago; Sanabria, Maria Esther; Menghi, María Soledad
Universidad Católica Argentina, Sede Paraná - Centro Interdisciplinario de Investigaciones en 
Psicología Matemática y Experimental - CONICET. Argentina

RESUMEN
A pesar de la relevancia que tiene creer en Dios en nuestro país, 
son escasos los datos científico-empíricos a este respecto y, al 
mismo tiempo, existen pocos instrumentos -tanto de la religiosidad 
como de la espiritualidad- para medir este constructo. Contar con 
escalas de medición es imprescindible para progresar en el estudio 
de estas variables en nuestro país, ya sea desarrollando o adap-
tando instrumentos de otros países a nuestro medio. Así el objetivo 
del presente trabajo fue evaluar las propiedades psicométricas de 
la dimensión espiritualidad de la Evaluación Multidimensional de 
la Religiosidad y la Espiritualidad del Fetzer. La misma se tradujo y 
aplicó en una muestra intencional de 129 adultos jóvenes de la ciu-
dad de Paraná, Entre Ríos. Los resultados obtenidos mostraron que 
la dimensión espiritualidad presentaba una confiabilidad interna 
satisfactoria, sus ítems presentaban una adecuada discriminación 
entre quienes poseían menos y más del atributo. Además presentó 
una validez factorial satisfactoria cargando todos los ítems en un 
único factor y, por último, para evaluar la validez de constructo se 
comprobó que la espiritualidad se asociaba con un mayor sentido 
de la vida. En las conclusiones se analizan estos hallazgos y sus im-
plicancias; asimismo, se brindan sugerencias para estudios futuros.

Palabras clave
Evaluación, Fiabilidad, Validez, Espiritualidad

ABSTRACT
PSYCHOMETRIC CHARACTERISTICS OF THE SPIRITUALITY DIMENSION 
OF THE MULTIDIMENSIONAL MEASURE OF RELIGIOUSNESS/
SPIRITUALITY
In spite of the relevance in God in our country, there are few scienti-
fic-empirical studies in this respect and, at the same time, there are 
few instruments to measure both religion and spirituality. Having 
scales with good properties -developing or adapting instruments 
from other countries- is essential to progress in the study of these 
variables in our country. Therefore, the purpose of this study was to 
evaluate the psychometric properties of the spirituality dimension 
of the Multidimensional Meassurement of Religiousness/Spirituality 
of the Fetzer. It was translated and applied in a convenience sample 
of 129 young adults in the city of Parana, Entre Rios. The results 
suggested that spirituality dimension had satisfactory internal re-
liability, their items showed adequate discrimination between those 
who had lower and higher attribute. It also presented a good factor 
validity, all items loading on one factor and, finally, in order to as-
sess construct validity it was found that spirituality was associated 
with a greater sense of life. In the conclusions, these findings and 

their implications are discussed; besides, suggestions for future 
studies are provided.

Key words
Evaluation, Reliability, Validity, Spirituality

Introducción
En Psicología en nuestro medio el estudio de la religiosidad y la 
espiritualidad -desde un marco de investigación cuantitativo- no ha 
sido abundante, esto se debe en parte a la creencia en la incom-
patibilidad entre lo científico y lo religioso y/o espiritual (Hill, Parga-
ment, Hood, McCullough, Swyers, Larson y Zinbauer, 2000; Weaver, 
Pargament, Flanelly, y Oppenheimer, 2006) y, por otra parte, a que 
la espiritualidad y la religiosidad suelen ser conceptos discutidos 
teórica y empíricamente (Piedmont, 2001).
Progresivamente se ha avanzado en el estudio científico de la reli-
giosidad y la espiritualidad, tal es así, que la Asociación de Psicolo-
gía Americana creó la división 36, para el estudio de estas variables 
desde un punto de vista psicológico, que tiene su propia revista 
desde 2008. A su vez, el cuerpo teórico que vincula religiosidad, 
espiritualidad y salud va ganando cada vez más relevancia, ya que 
se observan efectos positivos en relación al estrés y sintomatología 
depresiva; también se lo vincula con mayor bienestar, satisfacción 
y sentido de la vida (Aldwing, Park, Jeong y Nath, 2014; Benefield, 
Fry y Geigle, 2014; Van Tongeren, Hook y Davis, 2013).
Los esfuerzos iniciales han estado dirigidos a la conceptualización 
y a la construcción de instrumentos y al estudio de sus propiedades 
psicométricas de validez y contenido. En este sentido, el Instituto 
John Fetzer y el Instituto Nacional del Envejecimiento crearon en 
1999 la Evaluación Multidimensional de la Religiosidad y la Es-
piritualidad (MMRS por sus siglas en inglés) con el fin de aunar 
diferentes escalas que evalúan distintos aspectos de la religiosidad 
y la espiritualidad. Fue probada por primera vez en 1998 en el ám-
bito de la encuesta general social, así se incluyó la MMRS en la 
encuesta representativa de hogares de los Estados Unidos, y se ob-
tuvo una muestra de 1445 adultos. Dicha investigación proporcionó 
evidencia que soporta la consistencia interna de las dimensiones, 
demostrando correlaciones positivas ítem-total, y mostrando que 
las diferencias encontradas para sexo y edad de los participantes 
apoyan la validez de constructo (Fetzer, 2003). 
Si bien el instrumento cuenta con diferentes escalas, se puede decir 
que religiosidad refiere a las creencias sobre lo sagrado aprendidas 
a partir de una tradición específica y a los rituales y prácticas asocia-
dos a una institución u organización social o comunitaria (Piedmont, 



49

Ciarrochi, Dy-Liacco y Williams, 2009) y espiritualidad refiere a la 
relación personal con lo trascendente, esta relación no tiene reglas 
específicas que la regulen y es sumamente individual y diferente para 
cada persona (Capanna, Stratta, Collazzoni y Rossi, 2013).
A pesar de la relevancia que tiene creer en Dios en nuestro país, la 
Evaluación Multidimensional de la Religiosidad y la Espiritua-
lidad aún no ha sido adaptada y validada en nuestro medio. En 
una encuesta realizada en la Argentina por Mallimaci, Esquivel e 
Irrazábal (2008, N=2403) se observó que el 91% de los entrevista-
dos creía en Dios; el 4% dudaba y el 5% no era creyente. El 92% 
creía en Jesucristo. El 61% se relacionaba con Dios por su propia 
cuenta y el 23% lo hacía mediante una institución eclesial. El 78% 
rezaba en su casa. Todos estos datos demuestran la relevancia y la 
frecuencia de las creencias y prácticas religiosas y/o espirituales en 
nuestro contexto socio-cultural. 
Mallimaci y otros (2009) señalan que los mayores niveles de indife-
rencia a la religión (17,4%) se encontraban en el grupo de alumnos 
universitarios, jóvenes entre los 18 y 29 años de edad. Este grupo 
puede ubicarse en la etapa del desarrollo que recientemente Arnett 
(2000) denominó adultez emergente. El surgimiento de esta nueva 
etapa se atribuye a la postergación cada vez mayor del matrimonio 
y la parentalidad y a la prolongación de los años de escolaridad. Se 
define como el período del ciclo vital situado entre la adolescencia 
y la adultez joven propiamente dicha. Se caracteriza por la explora-
ción de posibilidades en áreas como el amor, el trabajo, la ideología, 
la visión del mundo y la religión (Arnett y Jensen, 2002). Si bien 
Arnett (2000) postuló que ésta sólo existiría en determinadas socie-
dades posindustrializadas, Facio, Resett, Micocci y Mitrorigo (2007) 
han comprobado su existencia también en la Argentina.
No es que la religiosidad y la espiritualidad dejen de ser relevante 
en la adultez emergente, sino que adquiere características distinti-
vas. Estudios realizados en población estadounidense (Arnett y Jen-
sen, 2002; Stoppa y Lefkowitz, 2010), evidenciaron que los jóvenes 
de esta edad tienden a ser escépticos sobre las instituciones y las 
autoridades religiosas y desarrollan creencias altamente individua-
lizadas, es por esto que nos interesa conocer las experiencias espi-
rituales en esta fase etaria específicamente.
A pesar de la relevancia de este fenómeno en nuestra población son 
escasas las investigaciones que lo estudian, siendo la mayoría de es-
tas de naturaleza teórica y casi no existen datos científico-empíricos 
a este respecto. A esto se debe que casi no haya instrumentos de 
evaluación en nuestro idioma, tanto de la religiosidad como de la es-
piritualidad, y contar con escalas de medición es imprescindible para 
iniciar el estudio de estas variables en nuestro país. Por lo tanto, con-
tribuir aumentando el caudal de evidencia empírica se convierte en 
una tarea esencial para poder progresar en el estudio de la psicología 
de la religión y la espiritualidad en nuestro país, así el objetivo que 
guía este trabajo es evaluar las propiedades psicométricas de la 
dimensión Espiritualidad de la Evaluación Multidimensional de 
la Religiosidad y la Espiritualidad son satisfactorias.

Objetivo: Evaluar la discriminación de ítems, la consistencia inter-
na, la estructura factorial y la validez de constructo de la dimensión 
espiritualidad de la Evaluación Multidimensional de la Religiosidad 
y la Espiritualidad.

Método
Participantes
Para estudiar las propiedades psicométricas de la escala se trabajó 
con una muestra intencional de 129 adultos jóvenes de ambos sexos 
cuya edad iba de 18 a 28 años, de la ciudad de Paraná, provincia de 

Entre Ríos (Argentina). El 60,5% de la muestra corresponde al sexo 
femenino y el 39,55% restante al sexo masculino. El promedio de 
edad fue de 20,91 años con un desvío estándar de 3,14 años. Todos 
los participantes habían finalizado el nivel de formación secundario 
y pertenecían al primer o segundo año de formación universitaria.

Instrumentos
- Evaluación Multidimensional BREVE de la Religiosidad y la Espiri-
tualidad (Multidimensional Measurement of Religiousness/Spiritua-
lity, MMRS) fue desarrollada en los Estados Unidos por el Instituto 
John Fetzer y el Instituto Nacional del Envejecimiento (2003), es una 
técnica de auto-informe que consta de 40 ítems. Contiene diferentes 
escalas: Experiencias Espirituales de la Vida Diaria, Significado, Valo-
res y Creencias, Perdón, Prácticas Religiosas Privadas, Afrontamiento 
Religioso/Espiritual positivo y negativo, Apoyo Religioso positivo y ne-
gativo, Historia Religiosa/Espiritual, Compromiso, Religiosidad Orga-
nizacional y Preferencia Religiosa. Si bien cada una de estas escalas 
pueden ser utilizadas por separado, cada vez hay más estudios que 
demuestran un mejor funcionamiento utilizándola dimensionalmen-
te. Según el estudio, emergen más o menos dimensiones (Johnsto-
ne, Yoon, Franklin, Schopp y Hinkebein, 2009; Neff, 2006) pero hay 
acuerdo en definir tres factores primarios denominados Espirituali-
dad, Religiosidad y Crisis Religiosa que explican aproximadamente 
el 51% de la variancia (Capanna, Stratta, Collazzoni y Rossi, 2013; 
Piedmont, Mapa y Williams, 2007; Stewart y Koeske, 2006). En este 
trabajo seguimos esta última recomendación.
En este estudio se evaluará la dimensión espiritualidad compren-
dida por los ítems:
1. Siento la presencia de Dios. 4. Quiero estar más cerca y más 
conectado con Dios. 5. Siento el amor de Dios en forma directa o 
a través del vínculo con los demás. 7. Creo que Dios me protege. 
11. Sé que Dios me perdona. 17. Pienso que mi vida forma parte de 
una fuerza espiritual superior. 18. Me siento acompañado por Dios 
en mi labor cotidiana. 19. Busco a Dios para que me de fortaleza, 
apoyo y guía. 22. Trato de tomar conciencia de la situación y decido 
qué hacer, confiando en Dios. 39. Los acontecimientos de mi vida 
se desarrollaron de acuerdo a un plan divino. 40. Creo que tengo 
una misión asignada o formo parte de un llamado divino. Los tres 
primeros ítems (1, 4 y 5) tienen una opción de 1 a 6, mientras que 
el resto la opción es de 1 a 4; en todos los casos la opción 1 repre-
senta la mayor frecuencia (varias veces al día/siempre) y el 4 o el 6 
representa la nulidad de la experiencia (nunca).
La Evaluación Multidimensional de la Religiosidad y la Espirituali-
dad se tradujo y adaptó al castellano, ya que nunca se ha usado en 
nuestro medio. Se siguieron los pasos propuestos por Hambleton y 
Patsula (1999).
- Con el fin de determinar la validez de constructo de la dimensión 
espiritualidad, se trató de ver si la misma se asociaba con el impor-
tante constructo sentido de la vida, el cual se mi dio con el Test de 
Sentido de Vida (Purpose in Life Test, PIL, Crumbaugh y Maholick, 
1969) fue desarrollado inicialmente por Crumbaugh y Maholick con 
la intención de medir el sentido de vida y el vacío existencial; com-
prende tres partes: A, B y C. La parte A contiene 20 ítems, cada 
uno de ellos presenta una escala del 1 al 7 con dos sentimientos 
extremos y una opción neutral en el 4, por lo tanto el sujeto debe 
ubicarse en este continuo. El puntaje total se obtiene sumando las 
puntuaciones de los 20 ítems, que puede oscilar entre 20 y 140. La 
parte B y C ofrecen datos cualitativos muy útiles también en el con-
texto clínico. En este estudio se utilizó la traducción, diagramación 
y adaptación de la parte A realizada por Gottfried (2012) y la misma 
presentó un alfa de Cronbach de 0,81.



50

Resultados.
Poder discriminativo de los ítems.
Por medio de la prueba t de Student, se compararon las medias 
de dos grupos, uno ubicado en el cuartil inferior (más experiencias 
espirituales) y otro ubicado en el cuartil superior (menos experien-

cias espirituales), se encontró que los once ítems tienen una ade-
cuada capacidad discriminativa ya que se obtuvieron diferencias 
altamente significativas (p < 0,001) en la forma de responder entre 
los grupos de sujetos comparados, los correspondientes al cuartil 
superior y cuartil inferior (ver tabla 1). 

Tabla 1. 
Comparación de los valores medios y desvíos estándares de los sujetos correspondientes al cuartil superior e inferior de la dimensión 
Espiritualidad.

Ítems
Grupo Bajo Grupo alto Valores estadísticos

Media Desvío Media Desvío t p

Ítem 1 2,08 0,82 5,42 0,74 -16,853 0,001

Ítem 4 2,05 0,74 5,14 0,84 -15,609 0,001

Ítem 5 1,97 0,68 5,10 0,91 -15,160 0,001

Ítem 7 1,05 0,22 2,53 0,79 -9,592 0,001

Ítem 11 1,02 0,16 2,46 1,13 -6,631 0,001

Ítem 17 1,35 0,75 3,10 0,78 -9,133 0,001

Ítem 18 1,29 0,74 3,50 0,74 -11,844 0,001

Ítem 19 1,08 0,27 3,46 0,69 -17,191 0,001

Ítem 22 1,48 0,60 3,60 0,56 -14,352 0,001

Ítem 39 1,35 0,48 3,25 0,79 -11,121 0,001

Ítem 40 1,37 0,63 3,35 0,67 -12,038 0,001

Confiabilidad
La confiabilidad interna de la dimensión espiritualidad se estimó 
con el coeficiente alfa de Cronbach y se obtuvo un valor satisfacto-
rio (0,92). Además en ninguno de los casos la correlación de cada 
uno de los ítems con el resto se hallaba encima de 0,49. 

Validez factorial de la escala.
Para evaluar la estructura factorial de la dimensión espiritualidad se 
calculó el índice adecuación muestral de Kaiser-Meyer-Olkin, el cual 
fue de 0,91. La prueba de Esfericidad de Bartlett mostró un índice 
de significación p < 0,001. Así ambos estadísticos sugerían que era 
correcto llevar a cabo un análisis de componentes principales. 
A continuación se realizó un análisis factorial exploratorio con auto-
valores mayores a 1, los resultados indicaron un único componente 
que explicaba el 61% de la variancia. En la tabla 2 se pueden obser-
var las saturaciones obtenidas de los ítems en el factor. 

Tabla 2. 
Carga factorial de los ítems en la dimensión espiritualidad.

Ítems Espiritualidad

Ítem 1 0,81

Ítem 4 0,80

Ítem 5 0,81

Ítem 7 0,81

Ítem 11 0,75

Ítem 17 0,56

Ítem 18 0,78

Ítem 19 0,83

Ítem 22 0,77

Ítem 39 0,82

Ítem 40 0,78

Validez de constructo de la escala
Se decidió comparar la dimensión espiritualidad con un criterio exter-
no, en este caso se utilizó el sentido de la vida medido por el Test de 
Propósito en la Vida. Para este fin se realizó primeramente un análisis 
de conglomerado de K media con los once ítems de la dimensión 
espiritualidad del cual emergieron dos grupos. Un grupo de N=44 al 
que se denominó “menos experiencias espirituales” y un grupo de 
N=85 al que se denominó “más experiencias espirituales”.
Luego se realizó una Prueba T para comparación de medias, la va-
riable dependiente fue el propósito en la vida y la variable entre su-
jetos fue la pertenencia a los grupos. El grupo “menos experiencias 
espirituales” presentó una media de 103,95 y el grupo “más expe-
riencias espirituales” presentó una media de 116,19, la diferencia 
entre ambos grupos fue significativa (p < 0,0001; t =-4,04).

Discusión
El objetivo del presente trabajo fue evaluar las propiedades psico-
métricas de la dimensión espiritualidad de la Breve evaluación 
Multidimensional de la Religiosidad y la Espiritualidad se obtuvo 
que la dimensión espiritualidad de dicho instrumento presenta-
ba una confiabilidad interna satisfactoria, sus ítems presenta-
ban una adecuada discriminación entre quienes poseían menos 
y más del atributo, además presentó una validez factorial satis-
factoria cargando todos los ítems en un único factor tal como 
sucedió en Italia y los Estados Unidos (Capanna, Stratta, Collazzoni 
y Rossi, 2013; Piedmont, Mapa y Williams, 2007; Stewart y Koeske, 
2006). La validez de constructo fue buena, ya que se comprobó 
aquello que se esperaba teóricamente: a mayor espiritualidad, 
mayor sentido de la vida; lo cual es coincidente con diferentes 
investigaciones (Aldwing, Park, Jeong y Nath, 2014; Benefield, Fry y 
Geigle, 2014; Van Tongeren, Hook y Davis, 2013). A pesar de las limi-
taciones de la investigación, estos hallazgos son prometedores para 
continuar profundizando en la evaluación del presente instrumento. 
Se sugiere profundizar las investigaciones, ampliar la muestra a dife-



51

rentes poblaciones y aumentarla en tamaño para evaluar psicométri-
camente todas sus dimensiones, también se sugiere realizar análisis 
factoriales confirmatorios.

BIBLIOGRAFÍA
Aldwing C. M., Park, C. L., Jeong, Y. J. y Nath, R. (2014) Differing Pathways 

Between Religiousness, Spirituality, and Health: A Self-Regulation 
Perspective. Psychology of Religion and Spirituality, 6 (1), 9-21.

Arnett, J. J. (2000). Emerging adulthood: A theory of development from the 
late teens through the twenties. American Psychologist, 55, 469-480.

Arnett, J. J. y Jensen, L. A. (2002). A congregation of one: individualizad reli-
gious beliefs among emerging adults. Journal of Adolescent Research, 
17 (5), 451-467.

Benefield, M., Fry, L. W. y Geigle, D. (2014) Spirituality and Religion in the 
Workplace: History, Theory, and Research. Psychology of Religion and 
Spirituality, 6 (3), 175-187.

Capanna, C., Stratta, P., Collazzoni, A. y Rossi A. (2013) Construct and 
Concurrent Validity of the Italian Version of the Brief Multidimensional 
Measure of Religiousness/Spirituality. Psychology of Religion and Spi-
rituality, 5 (4), 316-324.

Crumbaugh, J. C. y Maholick, L. T. (1969) Manual of Intructions for the Pur-
pose in Life Test. Saratoga: Voktor Frankl Institute of Logotherapy.

Facio, A., Resett, S., Micocci, F. y Mistrorigo, C. (2007). Emerging adulthood 
in Argentina: An age of diversity and possibilities. Child Development 
Perspectives, 1 (2), 115-118.

Fetzer, J. E. I. (2003). Multidimensional measurement of religiousness/spi-
rituality for use in health research: A report of the Fetzer Institute/Na-
tional Institute on Aging Working Group. Fetzer Institute Kalamazoo, MI.

Gottfried, A. (2012) Adaptación Argentina del PIL-Test o Test de Sentido 
de Vida. Presentación de baremos para Argentina en el 2° Congreso 
Internacional de Psiquiatría Clínica y Psicofamacología y en el 4° 
Congreso Argentino de Adolescencia, Salud Mental y Trastornos Adic-
tivos. Mendoza.

Hambleton, R. K. y Patsula, L. (1999). Increasing the validity of adapted 
tests: Myths to be avoided and guidelines for improving test adaptation 
practices. Journal of Applied Testing Technology, 1, 1-30. 

Hill, P. C., Pargament, K. I., Hood, R. W., McCullough, M. E., Swyers, J. P., 
Larson, D. B. y Zinbauer, B. J. (2000). Conceptualizing religión ans 
spirituality: points of commonality, points of departure. Journal for the 
Theory of Social Behavior, 30 (1), 51-77.

Johnstone, B., Yoon, D. P., Franklin, K. L., Schopp, L., & Hinkebein, J. (2009). 
Re-conceptualizing the factor structure of the brief multidimensional 
measure of religiousness/spirituality. Journal of Religion and Health, 
48,146 -163.

Mallimaci, F., Esquivel, J. C. e Irrazábal, G. (2008). Primera encuesta sobre 
creencias y actitudes religiosas en Argentina. Informe de investigación. 
Buenos Aires: FONCyT, CEIL PIETTE/CONICET. 

Neff, J. A. (2006). Exploring the dimensionality of Religiosity and Spirituality 
in the Fetzer Multidimensional Measure.Journal of the Scientific Study 
of Religion, 45,449 - 459.

Piedmont, R. L. (2001). Spiritual transcendence and the scientific study of 
spirituality. Journal of Rehabilitation, 67, 4-14.

Piedmont, R. L., Ciarrochi, J. W., Dy-Liacco, G. y Williams, J. E. (2009). The 
empirical and conceptual value of the Spiritual Trascendent and Reli-
gious Involvement Scales for personality Research. Psychology of Reli-
gion and Spirituality, 1(3), 162-179.

Piedmont, R. L., Mapa, A. T., & Williams, J. E. G. (2007). A factor analysis of 
the Fetzer/NIA brief multidimensional measure of religiousness/spiri-
tuality. Research in the Social Scientific Study of Religion, 17, 177-196.

Stewart, C., & Koeske, G. F. (2006). A preliminary construct validation of 
the Multidimensional Measurement of Religiousness/Spirituality Ins-
trument: A study of Southern USA samples.International Journal for the 
Psychology of Religion, 16,181-196.

Stoppa, T. M. y Lefkowitz, E. S. (2010). Longitudinal changes in religiosity 
among emerging adult collage students. Journal of Research on Ado-
lescence, 20 (1), 23-28.

Van Tongeren, D. R., Hook, J. N. y Davis, D. E. (2013) Defensive Religion as 
a Source of Meaning in Life: A Dual Mediational Model. Psychology of 
Religion and Spirituality, 5 (3), 227-232.

Weaver, A. J., Pargament, K. I., Flanelly, K. J. y Oppenheimer, J. E. (2006) 
Trends in the Scientific Study of Religion, Spirituality, and Health: 1965-
2000. Journal of Religion and Health, 45 (2), 208-214.


