
https://doi.org/10.5565/rev/dea.257 ISSN 2385-5355 (digital), ISSN 2385-7269 (paper)

 Dante e l’arte 12, 2025 175-190

El Palacio Barolo en Buenos Aires: 
un monumento pretendidamente dantesco

Mariano Pérez Carrasco
Consejo Nacional de Investigaciones Cientí*cas y Técnicas, Universidad de Buenos Aires
mperezcarrasco78@yahoo.com
https://orcid.com/0000-0002-7192-2913

Resumen

En 1993 el arquitecto argentino Carlos Hilger publicó un artículo en el que interpretaba el 
Palacio Barolo como un monumento dantesco repleto de signi*cados esotéricos. El edi*cio, 
según su interpretación, era la recreación del Templo de Salomón. A partir de ese momento, la 
idea del Palacio Barolo como un monumento dantesco (Danteum) en Buenos Aires –idea que 
su autor no presentaba como una hipótesis, sino como un gran descubrimiento– fue tomada 
como un hecho y como tal comenzó a difundirse, ganando un inesperado favor popular. Este 
artículo examina el modo en que fue construida la leyenda del Palacio Barolo como un edi*cio 
dantesco.
Palabras clave: Dante Alighieri; Palacio Barolo; Mario Palanti; Carlos Hilger.

Abstract

In 1993 the Argentine architect Carlos Hilger published an article interpreting the Palacio Barolo 
as a Dantean monument imbued with esoteric meanings. According to him, the building was 
a recreation of Salomon’s Temple. From that moment on, the idea of the Palacio Barolo as a 
Dantean monument (Danteum) in Buenos Aires—presented by its author not as an hypothesis, 
but as if it was an epoch-making discovery—was taken as a fact and widely disseminated, gaining 
unexpected popular appeal. +is paper examines how the legend of the Palacio Barolo as a 
Dantean monument was constructed.
Keywords: Dante Alighieri; Palacio Barolo; Mario Palanti; Carlos Hilger.



176  Dante e l’arte 12, 2025 Mariano Pérez Carrasco

1.Huellas dantescas en Buenos Aires

Entre las atracciones turísticas de la ciudad de Buenos Aires se encuentra el 
recorrido de las diagonales del centro histórico, en especial la Avenida de Mayo. 
Esta avenida une las dos plazas que representan el poder político: la Plaza de 
Mayo, donde se encuentra la sede del ejecutivo, y la Plaza del Congreso, donde 
se encuentra la sede del legislativo. Debajo de esa avenida corre el primer metro 
de Iberoamérica, construido en 1913. Fue en esos años, entre el centenario de 
la Revolución (1810), el de la Independencia (1816) y la primera posguerra, 
que la avenida adquirió la *sonomía que sustancialmente conserva hasta hoy, 
con hoteles, edi*cios de o*cinas, bares, teatros y cafés, donde predomina una 
cierta homogeneidad arquitectónica, ausente en otras partes de la ciudad. Allí 
fue levantado en 1923 (la construcción inició en 1919) el Palacio Barolo, un 
edi*cio ecléctico destinado al alquiler de o*cinas.1 Según una leyenda urbana 
que se ha vuelto o*cial y ha traspasado las fronteras, el edi*cio habría sido 
inspirado en la simbología de la Divina comedia. Cuando el visitante ingresa, 
sin embargo, nada hay que recuerde siquiera vagamente a Dante, comenzando 
por las catorce inscripciones en latín, ninguna de las cuales pertenece a quien 
habría sido el inspirador de esta obra.2

1. Sobre el Palacio Barolo y su arquitecto, Mario Palanti, véase Aliata, 1997; Aliata y Bonicatto, 
2014; Bonicatto, 2008 y 2015; Rocchi, 2017, pp. 82-84. Bellas fotos en Duilitzky – 
Ulanovsky, 2013. Rita Fabbri (2017b, pp. 30-31) ha descrito el Palacio Barolo como “un 
edi*cio originalissimo, esempli*cazione perfetta dello stile assolutamente unico di Palanti. 
Agli elementi di richiamo neogotico e neoromanico, si uniscono caratteri specifici dell’ambiente 
bonaerense, *no a elementi di gusto orientaleggiante, il tutto liberamente reinterpretato e 
trasformato con personale progettualità in ogni singolo apparato decorativo. // Queste 
concezioni progettuali sono tradotte in pratica attraverso un complesso apparato ornamentale 
impeccabilmente eseguito, come ad esempio gli archi e le volte poggianti su mensole con 
l’immagine del drago. La facciata è caratterizzata da una densa successione di bow-windows, 
interrotta solo dalla di,erente composizione delle aperture del corpo centrale, da cui si eleva 
la torre (103 metri di altezza) che in sommità regge il faro rotante, che poteva essere scorto 
*n da Montevideo (e viceversa, per l’analogo faro posto sulla sommità di Palacio Salvo)”. 
La observación de los 103 metros de altura –si es correcta: Bonicatti (2015, p. 114) sostiene 
que Palanti le adjudicó 90 metros– reviste una notable importancia, ya que echaría por tierra 
uno de los puntos centrales de la interpretación dantesca del edi*cio, que a*rma, como 
veremos, que sus cien metros de altura simbolizan los cien cantos del poema.

2. He aquí las inscripciones y sus fuentes. Dos versos atribuidos a Virigilio: “Sic vos, non vobis 
melli*catis apes” y “Sic vos, non vobis nidi*catis aves”; Hechos 9, 15: “Ut portet nomen 
eius coram gentibus”, introduciendo “eius” por “meum”; Breviario Romano: “Fundata est 
supra *rmam petram”, hay quienes citan Mateo 7, 25, donde se lee “fundata enim erat super 
petram”; Horacio, Ep. I 2, 55: “Nocet empta dolors voluptas”; Virgilio, Ecl. II 65: “Trahit 
sua quemque voluptas”; sin fuente identi*cada: “Operis peracti nullus strictor iudex autore”; 
“Qui fecit opus-ut est-ut ipse mallet novit”; “Homines quam maxime homines”, locución 
que provendría de Plinio el Joven, Ep. VIII, 24, 2; frase atribuida a Francis Bacon: “Ars, 
homo additus naturae”; 2 Corintios 3, 6: “Littera occídit, spiritus vivi*cat”; Séneca, Ep. III, 



El Palacio Barolo en Buenos Aires Dante e l’arte 12, 2025  177

Dante no es una presencia extraña en la ciudad de Buenos Aires. A pocos 
pasos del Barolo encontramos tres referencias arquitectónicas al poeta florentino: 
un busto en la fachada de la asociación Unione e Benevolenza; la Basílica de 
San Francisco muestra a Dante de cuerpo entero en un grupo escultórico junto 
a Giotto y a Cristóbal Colón, bendecidos por San Francisco (un concepto 
similar se repite en una placa colocada detrás de la cruz de ingreso en la Iglesia 
de San Francisco en San Miguel de Tucumán); por último, en la Plaza del 
Congreso, a escasos cien metros del Palacio, se encuentra una de las reproducciones 
de El pensador de Rodin, *gura que originalmente coronaba su Puerta del 
In!erno. Un poco más lejos, un busto de Dante se encuentra en el Rosedal de 
Palermo, colocado en uno de los ingresos al Paseo de los Poetas. Bustos y 
bajorrelieves de Dante hay obviamente en el Museo Mitre, casa de quien fuera 
el primer traductor iberoamericano de la Divina comedia. Aunque sin repre-
sentaciones plásticas, una plaza de la ciudad, en Recoleta, está dedicada al poeta 
-orentino. En esos lugares, las referencias a Dante son explícitas; no así en el 
Palacio Barolo. A excepción de los cien metros del edi*cio, que –si es verdad 
que el edi*cio tiene esa altura– aludirían a los cien cantos del poema, nada más 
parece referirse de un modo claro e incontestable a la Comedia. Y, sin embargo, 
es ese palacio el que se transformó en el símbolo de la presencia de Dante en 
la Argentina.3 Hasta donde llega mi conocimiento, no hay ningún documento 
del arquitecto Mario Palanti o del comitente Luigi Barolo que atestigüe la 
inspiración –aunque más no sea vagamente y en un plano puramente inten-
cional– dantesca de la construcción. Ni artículos, ni cartas, ni diarios. Nada. 
¿Cuál es, entonces, el origen de esta leyenda?

La leyenda del Palacio Barolo como monumento dantesco no es anterior a 
los años noventa del siglo pasado. Todo indica, como veremos, que su fuente 

3. Véase la presentación del sitio o*cial del Palacio Barolo a propósito del vínculo de la 
construcción con el poema dantesco: https://palaciobarolo.com.ar/palacio-barolo/divina-
comedia/. La Secretaría de Turismo del Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires se hace eco 
de la leyenda y sostiene que “[t]anto Palanti como Barolo eran admiradores de Dante Alighieri 
y tal es así que el diseño del palacio está inspirado en la Divina Comedia. El proyecto estuvo 
dividido en tres partes, que se corresponden con el in*erno, el purgatorio y el cielo de la 
obra. Su estilo es inde*nible ya que presenta características del Neogótico y el Art Nouveau 
pero con modernas técnicas de construcción, en una marcada impronta rioplatense. También 
tiene reminiscencias de la arquitectura de la India, ya que Palanti tomó referencias del Palacio 
de los Vientos, en Jaipur, y del templo Rajarani, en Bhubaneshvar” (https://turismo.
buenosaires.gob.ar/es/otros-establecimientos/palacio-barolo).

29, 12: “Malis tibi placere quam populo”; no he encontrado la fuente de esta frase, que 
recuerda, sin embargo, la teoría de la belleza de santo Tomás, ni de la siguiente: “Omis 
pulchritudinis forma unitas est”; “Corpus animun tecit et detecit”. Las inscripciones pueden 
consultarse en el sitio o*cial del Palacio Barolo: https://palaciobarolo.com.ar/palacio-barolo/
inscripciones-en-latin/



178  Dante e l’arte 12, 2025 Mariano Pérez Carrasco

es un artículo del arquitecto Carlos Hilger titulado “Monumento al genio 
latino”, y publicado en la revista de arquitectura Summa+ (Hilger, 1993). Hilger 
sostenía allí que el Barolo era la expresión de una simbología secreta que remitiría 
a la Divina comedia. Esas páginas serían publicadas en numerosas ocasiones 
por el arquitecto, con muy pocas modi*caciones a lo largo de más de veinte 
años. Para su reconstrucción, sigo la última versión, publicada en la revista de 
la Universidad de Bogotá La Tadeo Dearte en 2020, y que, con muy pocos 
agregados, es una copia del artículo original.4 Señalo, eventualmente, las 
variantes más signi*cativas.

2. Fantasías esotéricas

La historia comienza con el relato de Ulises en el Infierno. Según Hilger, “Ulises 
arderá perpetuamente en el círculo infernal de los falsarios [sic], castigando así 
‘su soberbia’ [sic]” (Hilger, 2020, p. 154). No nos detendremos aquí en las 
abundantes inexactitudes –y errores– en la interpretación del texto dantesco, 
ni en las frases sin sentido, cuya existencia sin embargo señalo porque son 
importantes para comprender la naturaleza de la leyenda del Barolo, esto es, 
dónde ha tenido su origen y cómo se ha difundido. Por ejemplo, Hilger (2020, 
p. 154) sostiene que 

Dante le permite [a Ulises] divisar una montaña en el horizonte, es la 
Montaña del Purgatorio, donde se redimen los pecados, pero no le será 
permitido eximir sus culpas. Es máximo castigo ver que los pecados a 
través del perdón pueden regenerar la sustancia. Una celeridad que le será 
negada, la no redención eterna en el In*erno, 

donde a la sintaxis confusa se suma la falta general de sentido: a Ulises le es 
negada la “celeridad” de “ver que los pecados a través del perdón pueden 
regenerar la sustancia”, confundiendo –y esa confusión es índice de incom-
prensión– el sujeto con el circunstancial, ya que es el perdón –no el pecado– 
el que puede eventualmente “regenerar la sustancia”. Aceptemos esas inexacti-

4. La publicación de 2020 reproduce como resumen, con pocas variantes, la bajada del artículo 
original. He aquí la bajada de 1993: “Palanti y Barolo llevaron adelante el ‘monumento al 
genio latino’ en América. Soñaron que el pasaje fuese el sepulcro de Dante… El Barolo 
oculta simbologías y sentidos. Es un templo bajo la Cruz del Sur, una maqueta ilustrada del 
cosmos, siguiendo la tradición de las catedrales góticas”. He aquí el resumen de 2020: “Dante 
Alighieri le dice a Virgilio en su Divina Comedia que se siente purgando su pena en la 
Primera Terraza de la Montaña del Purgatorio. Arq. Palanti y Sr. Barolo llevaron adelante 
el ‘Monumento al Genio Latino’ en el Hemisferio Austral. Soñaron que el ‘Pasaje Barolo’ 
fuese el sepulcro del Dante… El Barolo oculta simbologías y sentidos. Es un ‘Templo bajo 
la Cruz del Sur’, una maqueta ilustrada del cosmos, siguiendo la tradición de las catedrales 
góticas”.



El Palacio Barolo en Buenos Aires Dante e l’arte 12, 2025  179

tudes y errores como parte de una modalidad “popular” de lectura cuyo estudio, 
en otros ámbitos, ha dado recientemente notables resultados (Pertile, 2021).

Luego de reconstruir el encuentro de Dante personaje con Ulises, Hilger 
(2020, p. 155 y 1993, p. 37) señala que también Dante 

llega al Hemisferio Austral, donde en su geografía se encuentra la Montaña 
del Purgatorio. Lo registra el canto noveno de la tercera parte, llamada 
Purgatorio [sic, en ambas versiones], de La Divina Comedia. Dante, autor 
y protagonista del libro, llega a la montaña santa del Purgatorio [en nota: 
“La Divina Comedia (Purgatorio I, 130-132)”] acompañado por Virgilio. 

Podemos suponer que el autor confundió el ingreso a las puertas del Purgatorio, 
que tiene lugar en el canto noveno, con la llegada a sus playas, que tiene lugar 
en el primero, y en los veintisiete años que median entre ambas publicaciones 
no tuvo ocasión de enmendar su error. En todo caso, eso no es importante para 
la interpretación. Lo importante es que según esta leyenda Dante mismo habría 
llegado al hemisferio austral. Hilger busca demostrar que, según la geografía 
dantesca, la montaña del Purgatorio debería estar situada en los Andes, entre 
la Argentina y el Chile actuales, e interpreta las “quattro stelle / non viste mai 
fuor ch’alla prima gente” (Pg I, 23-24) como la Cruz del Sur, que se encontraría 
entonces sobre la montaña del Purgatorio y presidiría la entrada a los cielos.5

El tercer momento de la argumentación, luego de la obligada referencia a 
Asín Palacios (Hilger, 2020, p. 157, párrafo idéntico en 1993, p. 38, aunque 
sin el nombre del estudioso de la escatología musulmana), se detiene en el 
revival gótico de los siglos XIX y XX: “El espíritu gótico”, escribe Hilger,

[m]otivaba búsquedas metafísicas y uni*caba a los artistas en hermandades 
espirituales, como los prerrafaelistas en Inglaterra, seguidos por los Arts 
and Crafts, la comunidad de Darm Stadt, la comunidad del desierto de 
Wright, la cadena de cristal de Taut, los Rosecroix de Péladan, la Bauhaus, 
los Terciarios franciscanos de Barolo” (Hilger, 2020, p. 157).

El elenco es heteróclito y engañoso. Mezcla, en efecto, a los prerrafaelitas o la 
Orden de la Rosacruz cabalística del Sar Mérodak Joséphin Pélandan con la 

5. “La Tierra es como un péndulo con el hemisferio norte hacia abajo y el sur hacia arriba; su 
cielo está precedido por la constelación ‘La Cruz del Sur’ (Purgatorio 1, 22, 27 [la coma no 
es una errata]) constelación visible únicamente desde el Hemisferio Austral. Allí se ubica la 
entrada de los cielos, así como se entra al In*erno por debajo de Jerusalén. Sobre esta 
constelación de la Cruz del Sur -orece una rosa inconmensurable, alrededor de un punto 
que es Dios” (Hilger, 2020, p. 155). El artículo original contiene referencias ausentes en el 
último, y aquí repuestas en los corchetes: “Un sistema metafísico de raíz platónica [Convivio 
33, 5 y Paraíso IV, 49], que juzgó como el cuerpo más perfecto a la esfera, es el que dicta la 
morfología de los mundos recorridos por Dante” (Hilger, 1993, p. 38). Es claro que no 
existe el libro treinta y tres del Convivio, ni tampoco, suponiendo una eventual errata, un 
capítulo 33 de un libro quinto.



180  Dante e l’arte 12, 2025 Mariano Pérez Carrasco

Bauhaus y unos misteriosos –y de los cuales, hasta donde sé, nadie ha oído 
hablar– “Terciarios franciscanos de Barolo”, cuya importancia se verá luego, y 
que constituyen una novedad de la versión de 2020. En el artículo original, 
estos “Terciarios franciscanos de Barolo” eran “la Fede Santa de Palanti” (Hilger, 
1993, p. 38).

Ese neogótico –Buenos Aires tiene algunas bellas construcciones en este 
estilo– habría conducido a la construcción de “templos laicos”, de los cuales el 
Palacio Barolo sería un insigne ejemplo, ya que su arquitecto, Mario Palanti, 
su comitente, Luigi Barolo, así como Giotto, Cristóbal Colón y por supuesto 
el mismo Dante, habrían sido miembros de la Orden Terciaria Franciscana: 

Dante, se sabe, pertenecía a una fraternidad medieval, la Orden Terciaria 
Franciscana, al igual que Giotto y Colón, y que Palanti [y Juan Domingo 
Perón, señala en nota el autor]. Tal como se muestra [en] el frontis de la 
Iglesia de San Francisco en la Ciudad de Buenos Aires (Hilger, 2020, p. 
159). 

El subrayado me pertenece: en ese impersonal “se sabe”, que hace a un lado 
toda posible duda y exime de presentar documentos o siguiera sugerir un cierto 
vago humilde apoyo bibliográfico, se encuentra una de las claves de esta leyenda. 
Porque, de hecho, nadie sabe si el Palacio Barolo es un monumento dantesco. 
Eso es algo que se sabe. Y así, impersonalmente, ha sido repetido –con escasas 
pero signi*cativas excepciones– hasta la actualidad.https://www.youtube.com/
watch?v=Wz5YuxaxgHM6 Pero hay un dato curioso. Ya que, si en 2020 Hilger 
sostiene que se sabe que Dante y los demás pertenecieron a “la Orden Terciaria 
Franciscana”, en 1993, el misterioso sujeto impersonal (“se”) habrá sabido 
seguramente eso, pero este sujeto particular, Carlos Hilger, a*rmaba que Dante 
había pertenecido a la Fede Santa: “Dante, se sabe, pertenecía a una logia 
medieval, la ‘Fede Santa’, del mismo modo que Palanti” (Hilger, 1993, p. 39, 
aquí no se hace mención de los otros; el subrayado me pertenece). Desde ya, 

6. Poco después de la publicación del artículo “Monumento al genio latino”, el arquitecto 
Fernando Aliata (1997, p. 128) señalaba que “dicha hipótesis [los significados esotérico-dantescos 
del Palacio Barolo], ha sido sostenida en un reciente artículo por Carlos Hilger, aunque sin 
pruebas documentales concretas que avalen la voluntad de Palanti de construir una arquitectura 
de simbología secreta”. Una discípula de Aliata, Verónica Bonicatto (2015, p. 8, y también 
pp. 13-14), señalaba que “[e]sta hipótesis, construida como un creativo ensayo histórico 
literario por Carlos Hilger (1993) ha tenido a lo largo de los últimos años una inesperada 
repercusión. Se ha convertido en una verdadera leyenda urbana, repetida incansablemente 
por la prensa escrita, guías turísticas y medios audiovisuales”, y recordaba que se trataba de 
una historia “no corroborada en fuentes documentales”. En el *lm documental El rascacielos 
latino: La trama secreta del Palacio Barolo (2012), dirigido por Sebastián Schindel, y que 
sigue la leyenda urbana lanzada por Hilger, Claudia Fernández Speier muestra su desconfianza 
respecto a la “verdad histórica” de la identi*cación del edi*cio con el poema dantesco. Aquí 
se puede ver el trailer: 



El Palacio Barolo en Buenos Aires Dante e l’arte 12, 2025  181

Hilger no explica cómo es que sucede esta transformación de la Fede Santa en 
la Orden Terciaria Franciscana, o si acaso son dos nombres de lo mismo. 
Leamos la continuación: “Esta hermandad, que perdura hasta nuestros días, 
venera la *gura de Dante como ‘obispo terciario’ [sólo “obispo” en 1993, p. 
39] de la misma y difusor de la metáfora moralizante del In*erno, Purgatorio 
y Paraíso, que mostraba tres modos de ser de la humanidad: vicio, virtud, 
perfección” (Hilger, 2020, p. 160).

Ya los principales elementos de la leyenda, en lo que hace a la interpretación 
del poema dantesco, están dados. A *nes del siglo XX, un arquitecto argentino 
presenta sustancialmente la misma línea de lectura que un siglo antes se había 
llevado a cabo en ambientes teosó*cos, y que en Buenos Aires había divulgado 
Leopoldo Lugones. La trama de esta historia, en efecto, es similar a las del 
cuento El puñal o la de la estupenda novela El ángel de la sombra, que no 
casualmente recupera la línea argumentativa del cuento. Habiendo dado las 
claves de una posible lectura esotérica del poema dantesco, ahora Hilger debe 
presentar la *gura del arquitecto, que habrá de estar también ella envuelta en 
el misterio.

El Palanti de Hilger es un hombre del destino. Tiene un mandato, sobre el 
cual, desde ya, no hay ningún documento más allá de las páginas que estamos 
citando, es decir, más allá de la imaginación del profesor (Hilger enseñó Historia 
de la Arquitectura en la Facultad de Arquitectura, Diseño y Urbanismo de la 
Universidad de Buenos Aires):

Palanti viene a las tierras del Purgatorio con un encargo ‘constructivista’: 
desarrollar un ‘Templo bajo la Cruz del Sur’, un Templo en el eje 
ascensional de las almas, celebrando el VI Centenario de la revelación de 
Dante (y también de Virgilio) [el paréntesis sobre Virgilio y la nota sobre 
el sexto de la Eneida, que aquí no reproduzco, son una novedad de esta 
redacción, ausentes en 1993]. No tenía medios materiales para construirlo; 
solamente a través de la voluntad y de la fe debía hallar el camino 
constructivo (Hilger, 2020, p. 160).

Mediante la voluntad y la fe, entonces, el Palanti de Hilger construirá un templo 
a ese otro templo –verdadera revelación– que sería la Divina comedia. Su camino 
está pavimentado de fracasos hasta que conoce a Luigi Barolo. Gracias a la 
muni*cencia de este comerciante de telas, Palanti obtiene la *nanciación para 
llevar a cabo su “encargo”, es decir, el mandato del destino. Según Hilger, el 
edi*cio que Palanti imagina, y por primera vez puede realizar, “es una maqueta 
ilustrada del cosmos, siguiendo la tradición de la catedral gótica”, cuyo *n 
sería, como el de las mismas catedrales –Fulcanelli, a quien curiosamente no 
se menciona, docet–, “preservar el conocimiento” (Hilger, 2020, p. 162).



182  Dante e l’arte 12, 2025 Mariano Pérez Carrasco

La descripción de por qué este edi*cio de o*cinas es en verdad un templo 
no tiene desperdicios, y sería encomiable si fuese una pura obra de imaginación. 
Justamente, como su *n es preservar el conocimiento, este edi*cio ha sido 
dedicado únicamente a oficinas, esto es, a gente que realiza su profesión durante 
el día, pero deja el templo vacío al atardecer (Hilger, 2020, p. 162). Y, dado 
que se trata de un templo, cada una de sus partes ha de tener un signi*cado 
simbólico. Así es como el Palacio Barolo, descubre Hilger, se referiría todo él 
al Templo de Salomón:

Palanti deja dicho que esto es un templo en las inscripciones del techo: la 
frase “Vt porter nomen elvs coran gentibus” (“para que lleve su nombre ante 
los gentiles”) [también en 1993: 40 Hilger escribe “porter” por “propter”, 
“elvs” por “eius” y “coran” por “coram”]. En la literatura bíblica más 
antigua, Yahvé es un típico “guerrero divino” del Cercano Oriente, que 
lidera el ejército celestial contra los enemigos de Israel; luego se convirtió 
en el principal dios del Reino de Israel (Samaria) y de Judá. Al *nal del 
exilio babilónico (siglo VI a.C.), se negó la existencia misma de dioses 
extraños y Yahveh fue proclamado como el creador del cosmos y el 
verdadero dios de todo el mundo. Con el Templo de Salomón 
promovieron a Yahveh como el dios de todo el cosmos. Palanti hace 
referencia en esta frase al templo de Salomón edi*cado en Jerusalén y que 
es modelo de toda construcción para el cristianismo, el islam y los hebreos. 
David no pudo edi*car una casa a nombre de IHVH, su dios, a causa de 
las guerras que lo tenían ocupado. Llegada la paz bajo el reinado de su hijo 
Salomón, encaró la construcción de una casa al nombre de IHVH (Dios), 
según las formas y números dictados por IHVH a David. Cuando ese 
templo existía, el nombre de Dios (IHVH) era pronunciado una vez al año 
por el sumo sacerdote en el Santasantorum del templo [sic; en 1993: 40, 
Hilger escribe “Sanatasantorum”, dando lugar a una errata que, para 
quienes conocen el signi*cado de “sanata” en el argot porteño, no deja de 
tener cierta gracia]. Al destruirse el templo de Salomón por los romanos 
[sic: “destruirse” con complemento agente], el nombre no se puede 
pronunciar; sí se podía escribir [sic ambos tiempos verbales]. Esta 
trasgresión partió el nombre en dos. Las dos primeras letras se separaron 
de las dos últimas y se buscan eternamente, errando por el cosmos. Las dos 
primeras (IH) son un ser insensato que sueña y se piensa sin conocerse; las 
dos últimas (VH) son un ser afeado por la concupiscencia de lo sensible, 
en exilio” (Hilger, 2020, p. 162 y 1993, p. 40).

Con esta descripción del templo salomónico llegamos al nudo de la narración. 
Palanti habría deseado unir ambas letras del nombre divino en su palacio, 
realizando así una “Obra Marial”: en ella “se unen el cielo y la tierra, bajo la 
Cruz del Sur en una ciudad con un nombre mariano: Santa María del Buen 
Ayre, hoy Buenos Aires” (Hilger, 2020, p. 162). La dualidad cielo-tierra estaría 
“representada por los dragones (uno macho y otro hembra) que delimitan la 
bóveda” (Hilger, 2020, p. 162). Esos dragones no sólo representarían el cielo 
y la tierra (el potencial es mío, Hilger, que ignora la duda, escribe en indicativo), 



El Palacio Barolo en Buenos Aires Dante e l’arte 12, 2025  183

sino también “los principios alquímicos”, el uroboros, las serpientes de Juno, 
“las dos serpientes del Caduceo de Mercurio”, todo lo cual signi*caría “la 
regeneración del individuo a través de la alquimia” (Hilger, 2020, p. 162 y 
1993, p. 41).

El lector ya ha comprendido a qué género literario pertenecen estas páginas. 
Se trata de un género fascinante, no exento de genuino interés cuando está 
fundado en verdaderos conocimientos y obviamente escrito con inteligencia 
en una lengua agradable. Buena parte de la obra de Lugones –Prometeo, Piedras 
liminares, El ángel de la sombra, El ideal caballeresco– pertenece a él. Una entera 
literatura !n de siècle abreva en simbolismos de ese tipo (Marini-Palmieri, 
1989). En lo que hace al esoterismo dantesco, Francesco Perez, Gabriele Rosetti, 
Julius Evola y René Guénon escribieron páginas memorables, sin olvidar a 
Luigi Valli o Giovanni Pascoli, entre otros (Pozzato, 1989). No es, lamentable-
mente, el caso del “Monumento al genio latino”, o el sustancialmente idéntico 
“Barolo: Ícono dantesco en Buenos Aires”, que sin embargo encontraron un 
genuino favor popular. Prosigamos con los argumentos. 

Habiendo mostrado –sit venia verbo– que la Divina comedia es una obra 
esotérica y que el edi*cio de o*cinas comisionado por Barolo es en verdad un 
templo que ha vuelto a unir el tetragrama divino, ahora Hilger debe demostrar 
las analogías entre la obra arquitectónica y el poema dantesco, para así probar 
que Palanti se inspiró en efecto en la Divina comedia. Este es el momento *nal 
del argumento. Entramos aquí en el vértigo de una simbología que se parece 
demasiado al capricho:

La división general del edi*cio y del poema es ternaria: In*erno, 
Purgatorio y Cielo. El número de jerarquías infernales es el nueve; nueve 
son las bóvedas de acceso al edi*cio que representan pasos de iniciación, 
cada uno enumerado y descrito con frases en latín en cada bóveda. Estas 
frases tienen distinto origen: el Testamento, Ovidio [no he encontrado 
frases suyas], Horacio, Virgilio, Palanti. El número siete son las divisiones 
del Purgatorio y de la torre del Barolo, que lo representa. Dante no se 
propuso establecer la Verdadera topología del otro mundo. El Purgatorio 
es tan irreal como la montaña en que Dante lo ubica. Palanti no representa 
los nueve cielos sino a través de la puerta, que es el faro de 300 000 bujías; 
sobre él, la constelación de la Cruz del Sur: la entrada de los cielos, que se 
la puede ver sobre el Barolo en los primeros días del mes de junio a las 
19:30 alineadas con su eje. Cien son los cantos de La Divina Comedia, cien 
metros la altura del Pasaje. La mayoría de los cantos comprende once o 
veintidós estrofas; los pisos del edi*cio están divididos en once módulos 
por frente, veintidós módulos de o*cinas por bloque; la altura es de 
veintidós pisos: catorce de basamento, siete de torre, un faro. Estos 
números representan para la naometría tradicional símbolos sagrados. 
22/7 es la expresión aproximativa en números enteros de la relación de la 
circunferencia con su diámetro; el conjunto de estos números representa el 
círculo, la *gura más perfecta para Dante como para los pitagóricos. El 



184  Dante e l’arte 12, 2025 Mariano Pérez Carrasco

número veintidós representa los símbolos de los movimientos elementales 
de la física aristotélica. Además 99 + I es el total de nombres de Dios (cien 
cantos de la Comedia, cien metros de altura del edi*cio)” (Hilger, 2020, p. 
164 y 1993, pp. 41-42).

Este es el párrafo repetido con pequeñas variaciones cuando se habla del Barolo 
como edi*cio dantesco.7 ¿Qué decir? Ningún canto del poema tiene once o 
veintidós estrofas, lo que equivaldría a 33 o 66 versos. Creo que el 22 no tiene 
ningún significado particular en el poema, pero no soy experto en numerología. 
El único vago elemento de semejanza entre el edi*cio y el poema serían los 
cien metros y los cien cantos, si efectivamente el Pasaje tuviera esa altura.8

3. Nuevamente los huesos de Dante

La narración podría haber concluido aquí. Pero no. Hilger ve la posibilidad de 
agregar una nueva tesela que le daría a su cuento fantástico un cariz policial. 
Resume entonces la historia de los huesos de Dante, su extravío, descubrimiento 
y reconstrucción. Mario Palanti, al tanto de la vicenda de esos huesos, habría 
querido –imagina Hilger– que los despojos de Dante descansasen en su templo 
argentino. Por supuesto, tampoco en este caso hay la más mínima referencia a 
algún documento. En este párrafo *nal, a la imaginación vagamente teosó*ca 
se unen las frases tediosa, patéticamente borgianas: “[s]oñó con la dicha y jugó 

7. Así, por ejemplo, un estudioso de la historia de la astronomía, que ha escrito un trabajo 
sobre Dante y el Pasaje Barolo, presenta las hipótesis de Hilger como algo probado: “+e 
Barolo Palace was conceived as the materialization—as closely as possible—of the Divine 
Comedy. As such, it is full of allegories and symbolism referring to Dante’s work. For example, 
the building is divided vertically into three parts, exactly as the many pictorial ‘representations’ 
depict Dante’s Hell, Purgatory and Paradise, the three realms of the afterlife. Palanti designed 
the building so that it became a scale model of Dante’s universe, following the tradition of 
the Gothic cathedrals, the supreme achievement of stonework in the Middle Ages. And so, 
as the main door of the Paris cathedral represents an alchemical rite of passage and that of 
Chartres depicts an astrological reference book also the Barolo Palace was built with a 
deep—and explicit—symbolisms in mind” (Gangui, 2011, p. 37).

8. A propósito de la altura del Pasaje, Bonicatto (2015, p. 94) explica: “Con el anhelo de 
mantener un aire europeo, la Avenida [de Mayo] tenía su propia reglamentación condicionando 
la altura de las fachadas a una altura mínima de 20 metros y máxima de 25 sobre la línea 
municipal. En este contexto de pretendida uniformidad, el Pasaje Barolo irrumpe con sus 
90 metros transgrediendo los límites permitidos sobre la famosa vía porteña. // El proyecto 
fue controversial desde sus inicios: para conseguir la altura anhelada la obra obtuvo, por 
única vez, la excepción de las reglamentaciones particulares de la Avenida lo que permitió 
alcanzar la mencionada altura de 90 metros superando la de cualquier otro edi*cio de la 
época: recordemos que […] existía por entonces en Buenos Aires una rápida carrera por 
lograr un émulo local del rascacielos, síntesis del imaginario del progreso en la cual compiten 
una serie de edi*cios. Al iniciarse las obras del Pasaje Barolo la ciudad contaba ya con el 
Plaza Hotel (1907-1909) de 63 metros de altura, el Railway Building de 78 metros (1907-1910) 
y la Galería Güemes (1912-1916) de 77 metros. Con sus 90 metros, el Barolo consiguió el 
título de mayor altura en Buenos Aires, que mantendría hasta la construcción del Kavanagh 
en 1936”. Véase supra la n. 1.



El Palacio Barolo en Buenos Aires Dante e l’arte 12, 2025  185

con la *cción de encontrarla”, “[e]l edi*cio se cernía sobre el universo, sobre 
la nada”, que son una de las marcas de identidad de este falso histórico de 
fabricación porteña:

Palanti y Barolo trataron de terminar el Pasaje para esa fecha [1921]: el 
“monumento al genio latino” en América. Su sueño no terminó allí; así 
como la catedral era sepulcro de prohombres de su época, soñaron que el 
Pasaje fuera el “Sepulcro De*nitivo” del Dante, el lugar donde Dante 
mismo hubiera preferido descansar,9 el Purgatorio, precediendo el eje de 
ascensión de las almas al Paraíso, pasando por la Constelación de la Cruz 
del Sur. […] Palanti buscaba las mismas respuestas que buscamos todos. 
Soñó con la dicha y jugó con la *cción de encontrarla, pero le ocurrió lo 
que suele ocurrir con los sueños... -otaban más allá de lo expresable y lo 
inexpresable. El edi*cio se cernía sobre el universo, sobre la nada. No 
obstante, su obsesión no pudo retenerlo; no podía hacerlo; era 
inconcebiblemente indigno de con*anza pues estaba más allá del 
lenguaje… El Pasaje está allí, ahora y para siempre… Su narcisismo es tan 
inquebrantable como exclusivo. Barolo murió cerca de la fecha de 
inauguración del edi*cio. Palanti retornó a Italia y con el tiempo 
abandonó la arquitectura (Hilger 2020, pp. 164-165).

El registro es ya puramente *ccional. Pero todo el artículo es en verdad, como 
hemos visto, una *cción. Sólo que esta *cción ha sido presentada como un 
hecho histórico y se ha transformado inopinadamente en realidad. El Palacio 
Barolo representa de hecho para muchísima gente, desde hace más de treinta 
años, un monumento dantesco en América Latina. Así es presentado por la 
o*cina de turismo de la Ciudad de Buenos Aires, así es mencionado por 
numerosos libros, películas, artículos. Todos repiten, hasta donde llega mi 
conocimiento, los argumentos del imaginativo arquitecto. Es que, en efecto, 
la historia sería fascinante, si tuviera un mínimo apoyo documental: un joven 
arquitecto italiano sin ninguna experiencia llega a Buenos Aires, trabaja en 
numerosos proyectos menores mientras sueña con erigir un gran templo; 
conoce, presumiblemente gracias a contactos secretos, a un generoso compatriota 
que le ofrece la posibilidad de llevar a cabo sus sueños, y así ambos, en secreto 
(lo cual podría explicar, en esta ficción, la ausencia de documentos), construyen 
un templo moderno que vuelve a unir el sagrado nombre de Dios en una obra 
mariana que retoma los sentidos simbólicos de aquella verdadera Biblia de los 
tiempos modernos, como fue considerada por muchos –et pour cause!– la Divina 
comedia.10 Aquí nos hemos limitado a estudiar las endebles bases sobre las que 

9. Bonicatto (2015, p. 114) observa que “en las postales publicitarias sobre el Barolo, Palanti 
llama al edi*cio ‘Mole Palantiana’ y no Danteum”, como haría luego Terragni en su proyecto 
de 1938, y sostiene que es probable que el Barolo estuviese relacionado con “el proyecto 
para un mausoleo, pero no dedicado a Dante, sino a los caídos en la Gran Guerra”.

10. Véase, en esta línea interpretativa, la dedicatoria “Au comte / Antoine de Larrochefoucauld 



186  Dante e l’arte 12, 2025 Mariano Pérez Carrasco

se apoya la leyenda del Palacio Barolo como monumento dantesco, proponiendo 
un análisis del texto que le dio origen. No menos fascinante es la historia de 
cómo ese mito se fue difundiendo a lo largo de los años hasta transformarse 
en una ambigua realidad. Pero eso, en todo caso, es materia para otro artículo.

Bibliografía
Aliata, F. (1997). La cantera de la historia: Mario Palanti y la construcción de una 

poética ecléctica en Argentina. Cuadernos de historia IAA, 8 (Protagonistas de la 
arquitectura argentina), 125-142.

Aliata, F., & Bonicatto, V. (2014). Mario Palanti. Buenos Aires: Arte Grá*co Editorial 
Argentino.

Bonicatto, V. (2008). Mario Palanti y su trilogía inconclusa (1919-1926). VI Jornadas 
Nacionales de Arte en Argentina, La Plata. https://sedici.unlp.edu.ar/handle/
10915/38933

Bonicatto, V. (2015). Mario Palanti: La búsqueda de una nueva arquitectura [Tesis de 
doctorado]. Universidad Nacional de La Plata, Facultad de Arquitectura y Urbanismo. 
https://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/69599

Duilitzky, V., & Ulanovsky, J. (2013). Divino Barolo. Buenos Aires: Ideame.
Fabbri, R. (Ed.). (2017a). Architettura del Novecento in Argentina: Studi e applicazioni 

archeometriche per la conoscenza e la salvaguardia del patrimonio di origine italiana. 
Roma: Edizioni Nuova Cultura.

Fabbri, R. (2017b). Casi di Studio. Buenos Aires: Palacio Barolo, Avenida de Mayo 
1366-1382. In R. Fabbri (Ed.), Architettura del Novecento in Argentina: Studi e 
applicazioni archeometriche per la conoscenza e la salvaguardia del patrimonio di 
origine italiana (pp. 30-37). Roma: Edizioni Nuova Cultura.

Gangui, A. (2011). +e Barolo Palace: Medieval Astronomy in the Streets of Buenos 
Aires. Culture And Cosmos, 15(1), 28-54.

Hilger, C. (1993). Monumento al genio latino. Summa+, 3, 36-43.
Hilger, C., & Sánchez, S. I. (2008). Macrocosmos y microcosmos en la obra de Mario 

Palanti: Los palacios Barolo y Salvo. Summa+, 95, 144-149.
Hilger, C. (2017). Arquitectura del Dante: Danteum como transliteración de la Divina 

comedia. Astrágalo: Cultura de la Arquitectura y de la Ciudad, 22, 125-140. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7023451

/ Grand Prieur du Temple / Archonte de la Rose†Croix” que hace el Sar Mérodak J. Péladan 
(1892: x) al comienzo del primer volumen de su Amphithéatre des sciences mortes: Comment 
on divient mage: Éthique (I): “Votre gloire, Ami, est aux mains des anges et non pas des 
boulevardiers. // Avec une sérénité que seul un rayon du Saint-Esprit peut épandre sur une 
œuvre mortelle; // Au nom de Joseph d’Arimathie, notre père de piété, au nom de Dante, 
notre père de pensée, au nom de Hughes des Païens, notre père d’action; // Vous qui venez 
au moment où l’Idéalité succombe sous la calomnie de toute une époque, je Vous salue pour 
la gloire éternelle, — le Loenghrin de l’idéal!”.



Hilger, C. (2020). Galeria Barolo: Ícono dantesco en Buenos Aires. La Tadeo Dearte, 
6(6), 150-167. Doi: 10.21789/24223158.1416. https://revistas.utadeo.edu.co/
index.php/ltd/article/view/1416

Marini-Palmieri, E. (1989). El modernismo literario hispanoamericano: Caracteres 
esotéricos en las obras de Darío y Lugones. Buenos Aires: Fernando García Cambeiro.

Pertile, L. (2021). Dante popolare. Ravenna: Longo.
Pozzato, M.P. (1989). L’idea deforme: Interpretazioni esoteriche di Dante (Introduzione 

di U. Eco, Postfazione di A. Asor Rosa). Milano: Bompiani.
Rocchi, L. (2017). Architetti e materiali da costruzione nelle architetture di origine 

italiana. In R. Fabbri (Ed.), Architettura del Novecento in Argentina: Studi e applicazioni 
archeometriche per la conoscenza e la salvaguardia del patrimonio di origine italiana
(pp. 79-90). Roma: Edizioni Nuova Cultura.

El Palacio Barolo en Buenos Aires Dante e l’arte 12, 2025  187



188  Dante e l’arte 12, 2025 Mariano Pérez Carrasco

Iz.: Busto de Dante en la fachada de Unione e Benevolenza, Buenos Aires (foto: Mariano 
Soto, blog arquitecturaportenia.blogspot.com); centro: Frontis de la Basílica de San 
Francisco: Dante, Giotto y Cristóbal Colón bendecidos por San Francisco, Buenos 
Aires (Wikimedia Commons); der.: detalle de placa en la Iglesia y convento San 
Francisco, San Miguel de Tucumán (foto del autor).

Iz..: Busto de Dante en el Paseo de los Poetas, Rosedal de Palermo (foto: palermonline.
com.ar). Der.: Placa conmemorativa del VII centenario de la muerte de San Francisco 
de Asís en la Iglesia y convento San Francisco, San Miguel de Tucumán. En el bajorrelieve 
central, San Francisco: “Canendo mortem suscepit”. Ángulo superior izquierdo, San 
Roque; centro, la Virgen; ángulo superior derecho, Santa Isabel; ángulo inferior 
izquierdo, Cristóbal Colón; ángulo inferior derecho, Dante y Giotto (foto del autor).



El Palacio Barolo en Buenos Aires Dante e l’arte 12, 2025  189

A*che del *lm documental El rascacielos latino: La trama secreta del Palacio Barolo
(2012), dirigido por Sebastián Schindler.




