
| ARTÍCULOS |
https://doi.org/10.30972/clt.257885

UNA APROXIMACIÓN A LAS
REPRESENTACIONES SOBRE
LENGUAS EN UNA ESCUELA
RURAL CON ESTUDIANTES

MOQOIT
An Approach to Language Representations in a Rural School with Moqoit Students

Melani Damilano Grivarello* 

Instituto de Investigaciones Geohistóricas - Consejo Nacional de Investigaciones Científicas
y Tecnológicas

melanidamilano07@gmail.com

Ignacio Norberto Cassola** 

Instituto de Investigaciones Geohistóricas - Consejo Nacional de Investigaciones Científicas
y Tecnológicas

cassolaignacio@gmail.com

Resumen

El objetivo principal de este trabajo es analizar, desde una perspectiva sociolingüística,
representaciones sobre el  moqoit  y el español presentes en un corpus lingüístico recopilado en
una escuela rural con estudiantes  moqoit, situada en el Paraje rural Las Tolderías (Charata,
Chaco). El marco teórico que sustenta esta investigación articula la categoría analítica de
representaciones sociales (Jodelet, 1993) con técnicas cualitativas de la etnografía (Guber, 2001).
El corpus de análisis fue sistematizado y construido a partir del material recopilado de primera
mano entre el 2019 y el 2023. Este corpus reúne entrevistas semidirigidas y registros de campo
elaborados a partir de ocho visitas al campo. La identificación de las representaciones lingüísticas
se basó en la búsqueda de significantes asociados a los lexemas “moqoit” “mocoví” y en torno a
referentes tales como “lengua”, “lengua indígena”, “escuela”, entre otros.

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 1/17

https://orcid.org/0009-0000-6245-7872
https://orcid.org/0009-0000-6245-7872
https://orcid.org/0009-0006-0652-5598
https://orcid.org/0009-0006-0652-5598


Palabras clave:  representaciones sociales; representaciones lingüísticas;
lengua moqoit; moqoit; Las Tolderías

Abstract

The main objective of this paper is to analyze, from a sociolinguistic perspective,
representations of the Moqoit and Spanish present in a linguistic corpus collected in a rural school
with Moqoit students, located in the rural area of Las Tolderías (Charata, Chaco). The theoretical
framework underpinning this research combines the analytical category of social representations
(Jodelet, 1993) with qualitative ethnographic techniques (Guber, 2001). The corpus was
systematized and built from firsthand material collected between 2019 and 2023. It includes semi-
structured interviews and field notes elaborated from eight field visits. The identification of linguistic
representations was based on the search for signifiers associated with the lexemes “moqoit,”
“mocoví,” and around referents such as “language,” “indigenous language,” “school,” among
others.

Keywords:  social representations; linguistic representations; moqoit  language; moqoit;  Las
Tolderías

Una aproximación a las representaciones
sobre las lenguas en una escuela rural con

estudiantes moqoit
1. Introducción

El objetivo de este artículo es identificar, describir y analizar representaciones sobre
el  moqoit  y el español de los miembros de la comunidad educativa de una escuela rural con
población estudiantil moqoit  y criolla en el Paraje Las Tolderías (Charata, Chaco). El análisis se
funda en una perspectiva sociolingüística que articula la categoría analítica de representaciones
sociales (Jodelet, 1993) con técnicas cualitativas (Guber, 2001). Esta investigación pretende
aportar datos nuevos sobre las representaciones lingüísticas de algunos actores de esta escuela
con una matrícula alta de niños mocovíes. Si bien esta escuela no posee modalidad de educación
intercultural bilingüe (EIB), cuenta con tres auxiliares docentes aborígenes (ADA), una maestra
intercultural bilingüe (MIB). Además, tiene un espacio curricular llamado “Lengua Materna”, donde
la maestra (MIB) enseña moqoit.

El corpus reúne tres entrevistas semidirigidas realizadas en el año 2019 (a un padre de
alumnos, miembro del pueblo mocoví; a una docente intercultural bilingüe diplomada y a un
auxiliar docente aborigen), discursos de funcionarios del Ministerio de Educación durante un acto
realizado en el establecimiento, textos publicados en la red oficial de la escuela y un registro de
campo elaborado a partir de ocho visitas al campo en el marco de diferentes proyectos de
investigación durante el 2022 y 2023. El análisis de las representaciones lingüísticas desde una
perspectiva sociolingüística y situada nos permite observar en primer lugar, el surgimiento de un
proyecto educativo en la institución escolar de Las Tolderías de revitalización y promoción de la
lengua  moqoit  asociado principalmente a la enseñanza en el ámbito educativo. Este proyecto
surge en el contexto de políticas lingüístico-educativas que presentan la escuela como el ámbito
privilegiado para pensar en la revitalización de lenguas originarias del Chaco (Censabella, 2017;
Medina, 2015, 2017). Al analizar esta iniciativa escolar identificamos dos dimensiones que
permiten caracterizar el proyecto educativo, quiénes se inscriben en él y qué estrategias
lingüístico-educativas se implementan. En segundo término, la articulación de las
representaciones con el contexto educativo nos permite describir y comprender las
representaciones que manifiestan las personas mocovíes entrevistadas en torno a las lenguas,

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 2/17



cómo y para qué las usan o desean utilizar y cómo las mismas se relacionan con su identidad
étnica. A fines expositivos, proponemos organizar la presentación y el análisis de ambos puntos en
dos ejes principales: (a) la relación lengua-escuela; (b) moqoit-español.

El presente artículo se organiza de la siguiente manera: En §2 se define el concepto de
representaciones y el procedimiento de análisis; en §3 se presenta, en primer lugar, las
características sociolingüísticas del pueblo mocoví, seguidamente se presenta una breve
descripción del contexto de los mocovíes de Las Tolderías y por último una descripción del
contexto educativo de la escuela analizada. En §4 se inicia el análisis de las representaciones en
torno a la/s lengua/s y se identifican las representaciones más frecuentes del corpus y que, a fines
expositivos han sido agrupadas en dos ejes principales: § 4.1 Representaciones sobre
el moqoit en la escuela y § 4.2 Representaciones en torno a la relación moqoit-castellano. En §5
se exponen las consideraciones finales.

2. Sobre el concepto de Representaciones sociales y lingüísticas

El concepto teórico que estructura esta investigación es el de representaciones sociales.
Según Denise Jodelet (1993) una representación social es una forma de conocimiento socialmente
elaborada y compartida, que tiene un fin práctico y concurre a la construcción de una realidad
común a un conjunto social. Así, las representaciones sociales son esquemas de conocimiento
colectivo que moldean la manera en que interpretamos y damos sentido a nuestra realidad
cotidiana. Se componen de ideas, valores y prácticas que circulan dentro de la sociedad y que nos
ayudan a comprender e interactuar con nuestro entorno y las personas en él. Este conocimiento
común o "sentido común" no surge solo de experiencias individuales, sino que se construye
socialmente a través de la interacción con otros (Jodelet, 1993, p. 473).

Existen numerosos estudios sobre representaciones en torno a lenguas entre los que
elegimos nombrar a modo de ejemplo los siguientes: lenguas del Mercosur (Arnoux, 2014), sobre
lenguas indígenas en Argentina (Novaro, 2006) y en la región NEA (Censabella, 2010; Medina,
Zurlo y Censabella, 2013; Medina, 2017; Medina, Zurlo y Cayré, 2020), especialmente sobre
análisis de legislación nacional y provincial referidas a cuestiones educativas y lingüísticas para
indígenas (Artieda, 2011, 2016; Censabella, 2017; Hecht, 2011; Medina, 2015). Estas
investigaciones señalan algunos de los problemas que surgen como resultado de la distancia entre
las políticas públicas y las prácticas vigentes en las instituciones escolares, así como el divorcio
entre las expectativas de los destinatarios de estas políticas, los ideales de los funcionarios y el
impacto en la revitalización de las lenguas a través de las prácticas pedagógicas efectivamente
implementadas.

En el campo de la sociolingüista, Medina, Zurlo y Cayré (2020) emplean el concepto de
representaciones sociales (Jodelet, 1993) para dar cuenta de aquellas verbalizaciones vinculadas
a las lenguas. En este sentido, se habla de “representación lingüística” (RL) cuando las
representaciones sociales toman la forma de evaluaciones, opiniones, actitudes o juicios sobre
una lengua propia/o ajena, sus hablantes (Medina, Zurlo y Cayré, 2020, p. 05). Representaciones
y prácticas lingüísticas se vinculan con cuestiones político-lingüísticas en una relación dialéctica.
Las representaciones tienen efectos de valorización/desvalorización sobre las lenguas e impactan
de manera positiva o negativa en las acciones de planificación lingüística como, por ejemplo, la
inclusión de una lengua determinada en el sistema educativo. Como en este caso, se trata de una
comunidad plurilingüe que incluye en su repertorio lingüístico variedades estigmatizadas, su
análisis involucra el tema de las lenguas minoritarias/minorizadas.

2.1. Metodología y origen de los datos

Teniendo en cuenta que las representaciones lingüísticas están dotadas de materialidad
discursiva, abordamos su estudio a partir del análisis de los discursos que conforman el corpus y
las observaciones realizadas durante las visitas de campo. El corpus reúne tres entrevistas
semidirigidas realizadas en el 2019 (a un padre mocoví de tres alumnos; a una docente
intercultural bilingüe diplomada y a un auxiliar docente aborigen), discursos de representantes del

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 3/17



Ministerio de Educación durante un acto realizado en la escuela y un registro de campo elaborado
a partir de varias visitas al campo en el marco del Programa las Científicas y los Científicos van a
la Escuela; edición 2023 (Res. N°2023-3758 R).

El procedimiento que se utilizó para recopilar los datos que conforman el corpus se basó en
el predominio de técnicas cualitativas tales como observación participante, entrevistas
semidirigidas, registro de campo (in situ  y ampliado del  in situ) y la consulta de documentos y
estudios de corte antropológicos y etnográficos sobre los mocovíes de Las Tolderías, Chaco
(López, 2008 Altman, 2017; Biocca, 2016). La identificación de las representaciones lingüísticas se
ha basado en la búsqueda de significantes asociados a los lexemas “moqoit” “mocoví” y en torno a
referentes tales como “lengua”, “lengua indígena”, “lengua castellana”, entre otros.

3. Los moqoit, su(s) lengua(s) y el Paraje Las Tolderías

Los  moqoit/mocoví forman parte del grupo étnico-lingüístico guaycurú, al que también
pertenecen los qom, pilagá, caduveo, y las lenguas de los pueblos ya desaparecidos abipones,
mbayás y payaguás (Métraux, 1996; Gualdieri y Citro, 2006; Censabella, 2009).

Según el Censo Nacional de Población, Hogares y Viviendas del 2022 (Instituto Nacional de
Estadística y Censos, 2024), 18.231 personas se reconocen moqoit o descendientes de primera
generación. La mayoría vive en el norte de Santa Fe y, en menor medida, en el sur del Chaco .
Particularmente, en la provincia del Chaco, 4223 personas se reconocen del pueblo moqoit y 2378
dicen hablar o entender la lengua indígena; es decir, el 56,31% de las personas que se reconocen
como moqoit en la provincia del Chaco hablan o entienden la lengua. Resulta pertinente destacar
que el número de personas que dice hablar o entender la lengua ha aumentado
considerablemente frente a estimaciones de población anteriores a 2022.

En la actualidad la mayoría de los pueblos indígenas chaqueños son bilingües y algunos
plurilingües, con diversos niveles de competencia en la lengua indígena respectiva, resultado de
historias particulares de contacto (Censabella, 2009, p. 168). Con respecto a la lengua mocoví,
Gualdieri y Citro (2006) sostienen que mantiene un mayor grado de vitalidad en las comunidades
del Chaco, donde se documenta también mayor uso de la lengua en diversos dominios, y,
concomitantemente, mayor bilingüismo, inclusive entre niños y jóvenes. Desde 2010,  moqoit,
qom (lenguas guaycurúes) y wichí (lengua mataguaya) son reconocidas en Chaco como lenguas
oficiales (Ley Provincial 6604).

3.1. Las Tolderías

Las Tolderías, también conocida como Colonia Necochea, está situada en “El Paraje Las
Tolderías”, un predio de 900 hectáreas en el departamento de Chacabuco, a 22 kilómetros de la
ciudad de Charata. Se llega a Las Tolderías, desde la Ruta Nacional N°89 por un camino recto de
tierra/ripio. En esta comunidad viven aproximadamente 100 familias  moqoit  organizadas en dos
sectores: Santa Rosa y San Lorenzo.

En diversos estudios antropológicos sobre los moqoit de Las Tolderías (Biocca, 2016; Lopez,
2008 y Altman, 2017) se señalan una serie de oposiciones o polaridades entre estas dos zonas.
Por ejemplo, Santa Rosa se describe como la parte de “adelante”, mientras que San Lorenzo
como la zona de “atrás” del Paraje Las Tolderías. Según López (2008):

Los  mocovíes  (y también los criollos del pueblo) establecen una relación
entre adelante y la cara pública de la comunidad, muchas veces con asociaciones que
sugieren tanto una mayor capacidad de relación con el mundo criollo como una menor
pertenencia al mundo mocoví. En consonancia, atrás es el lugar de los más ariscos, de
aquellos que tienen menos relaciones con el mundo criollo, y que conservan mejor el
idioma y las tradiciones. (López, 2008, p. 11)

1

2

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 4/17



Según Lopéz (2008) y Altman (2017) las polaridades mencionadas se superponen a
contrastes de otro tipo, como el contraste religioso: católico (Santa Rosa) y evangélico (San
Lorenzo). Además, señalan otras oposiciones relacionadas con lo económico y edilicio, por
ejemplo, en Santa Rosa se encuentran las principales instituciones de la comunidad de Las
Tolderías: el centro comunitario, el Galpón Comunitario, la Sala de Primeros Auxilios, y el comedor
para los niños. Además, “las viviendas de esta zona se caracterizan por estar a la vera del camino
que une a la comunidad con la ciudad de Charata” (López, 2008, p. 12). Mientras que, San
Lorenzo “es una comunidad más dispersa, donde las viviendas se ubican o bien en torno al
Comedor Comunitario, o bien dispersas en el interior del monte” (López, 2008, p. 12).

Durante el trabajo de campo y diálogos con los lugareños de la zona (moqoit  y criollos)
registramos numerosas verbalizaciones que aluden a una polaridad sociolingüística entre ambas
zonas: en Las Tolderías (Santa Rosa) existe un menor uso de la lengua indígena, mientras que en
San Lorenzo “hasta los niños hablan”. En este último sector, Cassola y Medina (2023) identifican
que las políticas lingüísticas familiares favorecen la transmisión de la lengua indígena de padres a
hijos, indicio de que la lengua moqoit presenta cierta vitalidad lingüística. Los niños hablan desde
pequeños dicha lengua y entre miembros del mismo grupo mantienen interacciones en diferentes
ámbitos de uso (Cassola y Medina, 2023, p. 23).

Una persona importante en la historia de Las Tolderías y de las comunidades mocovíes del
Chaco fue el cacique Catán. Soler (2019) describe al cacique Catán como “un fuerte defensor de
los valores de la cultura mocoví” (Soler, 2019, p. 115). Catán es “apreciado por su capacidad de
organizar a la gente, de gestionar trabajo, de resolver conflictos, es recordado como el último
cacique con autoridad, al que respondían una gran cantidad de moqoit” (Soler, 2019, p. 114).

Actualmente, en Las Tolderías, hay dos escuelas primarias que cuentan con jardín de
infantes anexo y una escuela secundaria; todas contemplan la enseñanza de las prácticas
lingüístico-culturales  moqoit; sin embargo, no poseen modalidad intercultural bilingüe. Además,
hay otras instituciones: una sala de primeros auxilios (de asistencia primaria), iglesias, clubes y un
centro comunitario. Para este trabajo, nos centraremos en una de estas escuelas.

3.2 Contexto educativo de la escuela de Las Tolderías

La Escuela de Educación Primaria está situada en un predio de dos hectáreas en el lote N°4,
Colonia General Necochea S/N, Paraje Las Tolderías. Esta institución se fundó en 1932 mientras
que el edificio actual se construyó en 1951 bajo el proyecto político, técnico, industrial y educativo
denominado “Plan Quinquenal”. La arquitectura de la escuela se caracteriza por tener una gran
superficie de tierra destinada a los juegos infantiles convencionales: hamacas, toboganes,
subibajas, columpios colectivos, además cuenta con un terreno destinado a las prácticas de
técnicas agropecuarias.

La modalidad de enseñanza implementada de la Escuela de Educación Primaria (EEP)
N°193 corresponde al plan curricular nacional de educación primaria. Esta escuela si bien no
posee modalidad intercultural bilingüe (EIB),  a partir del año 2010 incorporó la figura del docente
indígena. De acuerdo con el personal directivo, la dirección escolar fue la encargada de solicitar al
Ministerio de Educación de la provincia del Chaco dos cargos de Auxiliares Docentes Indígenas
(ADA) y un cargo de maestra intercultural bilingüe (MIB):  “al notar que la escuela tenía un alto
porcentaje de  moqoit, hago el pedido por vía jerárquica” (Dirección escolar, registro de campo
03/07/2019). La posibilidad de habilitar cargos a docentes o idóneos indígenas en una EEP con
una alta matrícula estudiantil indígena está contemplada en las normativas provinciales (Leyes N°
3258/1987, N°5905/2007, N°6697/2010).

Los docentes criollos son los encargados de impartir las clases en la totalidad de los
espacios curriculares, en los cuales colaboran eventualmente los docentes indígenas. Esta
escuela desde el 2013 anexó el espacio curricular de  Lengua materna  donde se contemplan
prácticas lingüísticas y culturales moqoit. Las clases tienen una duración de 40 minutos. En este
espacio, la docente (MIB) dicta la clase sin la presencia del docente no indígena. Los niños del
primer ciclo (1°, 2° y 3°) tienen lengua materna tres veces a la semana; mientras que, los

3

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 5/17



estudiantes de segundo ciclo (4°, 5°, 6° y 7°) tienen una sola vez a la semana. Las clases tienen
una duración de 40 minutos por jornada. En el siguiente fragmento, la maestra entrevistada explica
los motivos:

más que nada con primer ciclo, tres días tengo, porque es donde más se quiere
implementar más la lengua cosa que ellos que aflojan y se animen a hablar. De más
chiquito es más fácil que agarrarlo de grande que le cuesta mucho aprender. Tenemos
más horas en primer ciclo, tengo tres horas por semana. Después ya, los más grandes,
ya tengo un solo día por semana. Tengo jueves sexto y viernes tengo séptimo. (Maestra
Intercultural Bilingüe, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano,
03/07/2019)

Este espacio complementa/convive con el espacio curricular “Lengua” en el que se enseñan
prácticas del lenguaje en castellano. Estos espacios no se articulan explícitamente en las
planificaciones. Por otra parte, de acuerdo con los relatos de los docentes (MIB y ADA), los niños y
niñas de la escuela presentarían las siguientes competencias lingüísticas: a) expresan que la
mayoría tiene como primera lengua el castellano o lo hablan “la lengua materna de acá [Santa
Rosa] es el castellano porque ellos [los alumnos] con ese idioma vienen hablando, después uno lo
alfabetizan en el idioma [moqoit] que perdió”; b) otro grupo (indefinido) habla el castellano y tiene
diferentes competencias en  moqoit  “no tengo muchos alumnos hablantes, pero la mayoría
entiende, en sus casa se habla todavía el idioma”; “la mayoría entiende el idioma, únicamente que
no sé si no hablan o no se animan porque yo visité a varios y veo que hablan pero que son tímidos
todavía” y c) eventualmente o, en menor medida, hay niños que comienzan el proceso de
escolarización hablando la lengua moqoit. Además, expresan que este último grupo de niños suele
provenir de la zona de San Lorenzo “los que viven allá en San Lorenzo, una comunidad que
conserva todo, la cultura, el idioma y eso son nenes que vienen ya hablando el idioma, lo hablan”.

En las visitas a la escuela, en el marco del Proyecto Los Científicos van a la escuela (Res.
N°2023-3758 R) realizado en conjunto con los docentes de la escuela, participamos en actividades
áulicas y extra áulicas donde registramos situaciones en las que los niños demostraron diversos
grados de competencia en la lengua  moqoit  (Cassola  et al., 2023). Cabe aclarar que esta
descripción es provisoria ya que relevar un corpus de datos que permita caracterizar las prácticas
lingüísticas de los niños que asisten a la escuela requiere una experiencia prolongada en el
campo.

4. Análisis de las representaciones lingüísticas de los docentes y familiares de
alumnos de la escuela N°193 de Las Tolderías

Teniendo en cuenta este contexto educativo, a continuación se presentan y analizan las
representaciones lingüísticas que poseen algunos actores de la comunidad educativa de Las
Tolderías. Abordamos su estudio a partir de las entrevistas semidirigidas, discursos y textos
publicados en medios digitales. En estos discursos buscamos respuestas a los siguientes
interrogantes: ¿Qué expresiones significantes se asocian al lexema “lengua”? ¿En qué enunciados
se inscribe el sintagma “lengua moqoit” o “lengua española”? ¿Qué valoraciones y funciones se
asocian a cada una de las lenguas co-presentes? A fines expositivos, proponemos organizar la
presentación y el análisis a partir de dos ejes principales: (a) la relación lengua-escuela y
(b) moqoit-español.

4.1 Representaciones sobre lengua moqoit y escuela

De acuerdo con Medina (2017), en la provincia del Chaco entre el 2007 y el 2015 se
implementaron diversas políticas lingüístico-educativas destinadas a defender, rescatar y
promover el estatus de las lenguas y culturas originarias. La autora muestra que durante este
periodo los discursos de los actores sociales encargados de implementar dichas políticas
(re)configuran la imagen de la “identidad chaqueña” como “plurilingüe” y “pluricultural”. En el marco

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 6/17



de estas políticas lingüístico- educativas y en relación con la lengua indígena, a partir del 2010 la
Escuela de Educación Primaria N° 193 de Las Tolderías incorporó la figura del docente indígena y
el espacio Lengua materna donde la maestra intercultural bilingüe enseña moqoit.

Con anterioridad a este momento y desde su fundación en 1932, la escuela fue una
institución que se caracterizó, en el marco de políticas lingüístico-educativo nacionales, por
promover la sustitución de la lengua  moqoit  en favor del  español, tal como lo señalan distintos
actores de la comunidad educativa: exsecretario de plurilingüismo e interculturalidad de la
provincia del Chaco (1a) y docente indígena diplomada (1b):

(1a) Cuando yo empecé a trabajar hace 28 años, nos prohibían a que los chicos hablen
el idioma en el aula, estaba prohibido. Nos exigían a que hablen castellano y no en el
idioma. (Discurso del exsecretario de plurilingüismo e interculturalidad de la provincia
del Chaco en un acto escolar, registro de campo del día 05/07/2019)

(1b) Mi mamá venía a esta escuela y abandonó en tercer grado porque no sabía nada,
porque no entendía, porque ella solo manejaba su idioma y no se entendía con los
docentes. Hoy en día ella me cuenta y me dice: si en ese entonces hubiera habido
docentes bilingües, que tengan el mismo idioma que nosotros, que nos entiendan, que
nos ayuden a comprender al maestro blanco capaz sería diferente, muchos no
dejaríamos la escuela. (Maestra Intercultural Bilingüe, entrevista semidirigida realizada
por Melani Damilano, 03/07/2019)

Estos discursos manifiestan representaciones de un pasado donde la castellanización
forzada era el único camino que se transitaba en la escuela. En este sentido, la función histórica
de la escuela –como transmisora de patrones sociolingüísticos homogéneos– ha sido “alfabetizar
en español a todos los alumnos” (Novaro, 2011, p. 267).

A su vez, a esta imagen del pasado de la escuela se opone una nueva imagen sobre la
relación lengua moqoit-escuela. Por ejemplo, en diferentes situaciones de habla (discursos en un
acto escolar y dos entrevistas) y en textos publicados en el medio/red digital de la escuela
identificamos el uso recurrente de la proposición “recuperar la lengua” y otras variantes similares.
Acompañan a esta construcción, verbalizaciones sobre el moqoit que connotan “lengua perdida” o
“no hablada”:

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 7/17



(2a) Desde el nivel inicial  velamos día a día para recuperar la lengua y cultura de
nuestros hermanos. Seguimos trabajando, comprometidos para con nuestros niños y
comunidad en general. Sabemos que el crecimiento de un pueblo se da, conservando
esa esencia que lo hace único y los docentes somos quienes debemos ayudar a través
de acciones diarias. (Texto publicado en la red social de la escuela 05/07/2019)

(2b) Tuve la suerte de conocer al abuelo Ruiz que es la persona que de Pastoril se
recibió de docente y trabajé doce años con lingüistas especializados, algunos venidos
de Estados Unidos, teniendo una base, una base que ya habían creado para los
Mayas, para la recuperación de otros idiomas originarios y en este caso durante once
años trabajó para generar el vocabulario mocoví. (Discurso del secretario de
plurilingüismo e interculturalidad de la provincia del Chaco en un acto escolar, registro
de campo del día 05/07/2019)

(2c) Mirá, yo digo que ahora el tema es que ellos primero se acostumbren, se adapten,
lo tomen ellos como que es nuestro propio idioma  [moqoit]  y, que lo perdieron por
diferentes motivos, pero la mayoría, yo siempre digo que la mayor parte fue por temor.
(Maestra Intercultural Bilingüe, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano,
03/07/2019)

(2d) Nosotros desde el área de nivel inicial que tenemos nuestras ADAS y nuestra
maestra intercultural. Con los tres tenemos la responsabilidad desde el nivel inicial
primario de recuperar la lengua materna. (Discurso de la Directora no indígena en un
acto escolar, registro de campo del día 04/07/2019)

(2e) Acá [Las Tolderías] no se habla tanto el idioma mocoví, por eso traen los maestros
bilingües, por esa razón que hay maestros bilingües. (Auxiliar Docente Aborigen,
entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano, 18/05/2019)

En estos casos, la frecuencia del verbo “recuperar” involucraría los nuevos objetivos de la
escuela y la “responsabilidad” de los docentes. En este sentido, interpretamos que los discursos
enunciados por los docentes de la institución escolar en torno a “recuperar la lengua” se asocian
mayormente a la enseñanza en el ámbito escolar. Cabe destacar que, en los estudios
sociolingüísticos sobre lenguas indígenas realizadas en otras comunidades del Chaco también se
han identificado discursos que representan la escuela como el ámbito privilegiado para pensar en
la revitalización de lenguas indígenas (Censabella, 2017; Medina, 2017). En el caso de la escuela
de Las Tolderías, nos interesa detenernos en dos aspectos referidos al proyecto escolar de
recuperar la lengua moqoit: (i) quién lo enuncia y (ii) a través de qué estrategias pedagógicas se
materializa este proyecto.

El primer aspecto hace referencia a que el proyecto surgiría, principalmente, desde la
institución educativa. Como veíamos en 3.2, la iniciativa de incorporar los cargos de docente (ADA
y MIB) fue realizada desde la dirección escolar (criolla). A su vez, en un acto escolar -donde
representantes del Ministerio de Educación de la Provincia del Chaco hicieron entrega de una
bandera de ceremonia del pueblo moqoit- el discurso de la dirección focaliza en el trabajo “desde”
la institución escolar “para recuperar la lengua de recuperar la lengua materna”:

(3) La verdad que agradecidos por esto, sabemos la emoción que esto genera.
Nosotros también creemos que estamos trabajando. Nosotros desde el área de nivel
inicial que tenemos nuestras ADAS y nuestra maestra intercultural bilingüe. Con los tres
tenemos la responsabilidad desde el nivel inicial primario de recuperar la lengua
materna. Yo siempre les digo a los papás que estamos en el recupero de la lengua que
estaba perdida. Yo siempre les digo a ellos que traten de sentirse orgullosos. (Discurso
de la Directora, registro de campo del día 04/07/2019)

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 8/17



En este sentido, en el corpus analizado observamos que la recurrencia de la proposición
“recuperar la lengua  moqoit” es enunciada, principalmente, por agentes educativos. Durante el
trabajo de campo en el territorio fue posible identificar que la mayoría de los habitantes de Las
Tolderías conoce que en la escuela se enseña la lengua y cultura  moqoit. Además, algunos
testimonios explicitaron que la escuela no es necesariamente el lugar donde los chicos aprenden
la lengua, “las palabras de los antiguos se aprenden en la casa de los abuelos, no se aprenden en
la escuela” (Joven mocoví, nota de campo, julio 2023). Cassola y Medina (2023) señalan que, en
Las Tolderías, puntualmente en la zona de San Lorenzo, el espacio comunitario y familiar es
señalado y valorado por su potencialidad en el desarrollo de procesos de revitalización de la
lengua moqoit.

El segundo aspecto involucra las acciones que realiza la escuela para implementar este
proyecto. A tal fin, la escuela promueve la enseñanza del moqoit en el espacio Lengua materna.
En este sentido, según la maestra entrevistada, su función en la escuela N°193 sería enseñar
el  moqoit  como lengua segunda a niños castellano hablantes y a niños con diferentes
competencias lingüísticas en moqoit: “un día me dijeron: acá lo que tenes que haces es alfabetizar
porque nadie habla la lengua”.

De acuerdo con el relato de la docente sobre su experiencia didáctica, la enseñanza
del  moqoit  resulta una tarea “muy difícil” principalmente porque la formación que recibió en el
Centro de Investigación y Formación para la Modalidad Aborigen (CIFMA)  fue para trabajar con
niños que poseen competencias en las prácticas lingüístico-culturales originarias, no así con niños
indígenas y criollos que manifiestan no hablar la lengua (5a) y, siente no tener los recursos para
hacerlo (orientaciones curriculares, materiales didácticos) (5b).

(5a) Cuando hicimos las prácticas nos mandaron al Pastoril e hicimos las prácticas con
chicos hablantes [del moqoit] y todo era divino... Vos hacías, le hablabas y los que te
observan decían de diez tu clase porque eran hablantes. Pero cuando llegue acá no
eran hablantes y ahí se me presentó la dificultad de qué, cómo hago, cómo tengo que
hacer y a veces estoy alejada de lo otro, de las otras comunidades, y acceder a veces a
las capacitaciones y a esos encuentros que hacen para preguntar a los otros colegas
cómo encaro, cómo tomo, cómo hago, pero bueno igual me voy rebuscando así sola.
(Maestra Intercultural Bilingüe, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano,
3/7/2019)

(5b)  [La planificación de los contenidos]  es re difícil porque no viene como la de
ellos  [se refiere a los docentes criollos], porque es ‘arréglatela, hace como puedas’.
Porque no hay nadie allá arriba que te diga. Es ‘Adáptate tu propio plan de estudio’ y yo
tengo que ver más o menos qué contenidos poner. (Maestra Intercultural Bilingüe,
entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano, 03/07/2019)

La maestra señala algunas dificultades en el quehacer áulico donde los niños manifestaban
desconocimiento sobre el  moqoit  (6a) y además solían confundirlo con el  inglés  (6b) aunque
expresa que actualmente ya no lo confunden (6c).

4

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 9/17



(6a) Ellos eran pocos los que hablaban, pero hasta no sabían, qué sé yo, cómo se
llamaba la etnia nuestra, no sabían, no sabían que teníamos un abecedario, todo eso
era desconocido para ellos, ¿viste? Era todo nuevo, hasta ahora, cuesta, cuesta, pero
tenes que animar, animarles a los chicos, yo por ejemplo pase lo mismo que ellos.
(Auxiliar Docente Aborigen, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano,
18/05/2019)

(6b) Los chicos te dicen, ponele que escribo piojo, “en moqoit ¿también empieza con
p?”. No, empieza con L y se les hace un lío a los chicos y te dicen “seño, no quiero
tener inglés es muy difícil”, pero no es inglés. Entonces yo le decía “no es inglés,
es  moqoit”, entonces todos los días “idioma  moqoit, idioma  moqoit.  (Maestra
Intercultural Bilingüe, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano,
03/07/2019)

(6c) Yo en el cuaderno le pongo lengua materna, sino ellos dicen “el cuadernito de
inglés” o dicen “me olvidé, seño, mi cuaderno de inglés”, “no traje yo el cuaderno de
inglés”, me dicen. Y les digo es el cuaderno del idioma moqoit. Pero ahora sí, le dicen el
idioma moqoit o nuestro idioma. (Maestra Intercultural Bilingüe, entrevista semidirigida
realizada por Melani Damilano, 03/07/2019)

(6d) Los chicos de acá no, ellos dicen ‘no, yo no soy aborigen’, ‘no, yo no entiendo’.
Pero ahora ya no, no vienen esos casos, no vienen a decirme.  Ellos tienen su
cuadernito, ellos se preocupan por terminar la tarea, participan y no tienen vergüenza.
Pero no sé, lo que cuesta es cuando salen afuera es como que “no, yo no soy
aborigen”. (Auxiliar Docente Aborigen, entrevista semidirigida realizada por Melani
Damilano, 18/05/2019)

Con respecto a los modos de enseñanza de la lengua moqoit en el aula, la docente indígena
explica que sus clases de lengua se dictan en castellano, utilizando palabras sueltas
(especialmente nombres de útiles, animales) que se escriben en el pizarrón y son repetidas y
copiadas por los alumnos como se observa en (7a).

(7a) Mirá, yo les hablo así, en castellano, y les voy enseñando de a poquito las palabras
en moqoit, pero es muy difícil. Yo por ejemplo en primer grado, ponele que me digan
dale los nombres de los útiles, y el lápiz tiene cinco letras y yo le doy los útiles en
mocoví así son las palabras, [hace una expresión con las manos] doce o quince letras,
glótico, la t. Ellos les dicen símbolos, y no, son letras, pero al estar tan juntas, por
ejemplo, la xa  que no es la g  porque tenés que escribirle con la x,  y se te hace una
palabra re larga. (Auxiliar Docente Aborigen, entrevista semidirigida realizada por
Melani Damilano, 18/05/2019)

En los testimonios de la docente entrevistada, identificamos numerosos significantes
(“abecedario”, “tarea en un cuaderno”, “escribir”, “pizarrón”) que evidencian la relevancia de la
escritura en los procesos de enseñanza. En el caso de una lengua que está en proceso de
estandarización surgen desafíos complejos para todos los miembros de la comunidad educativa,
especialmente para los niños y los maestros. Esto pone de manifiesto la necesidad de repensar
los enfoques para la enseñanza de lenguas indígenas en contextos escolares.

2.3.2  Representaciones en torno a las funciones y valoraciones del  moqoit  y el
español

En los discursos se (re)producen regularmente imágenes, ideas, valoraciones del moqoit en
relación con el español o viceversa. Generalmente, las predicaciones en torno a los sintagmas “la
idioma” (moqoit) y “el castellano” aluden a las funciones de las lenguas o variedades co-

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 10/17



presentes. Según las valoraciones del entrevistado, un adulto mayor de 50 años, el español  se
configura como la lengua para defender, reclamar, discutir derechos laborales y legales o para la
inserción laboral. En otras palabras, se percibe el español como la lengua útil o que garantiza el
acceso a una mayor movilidad social o mejores oportunidades educativas y económicas:

(8a) Mi mamá, ella me enseñaba el idioma, pero llegaba a ver el tío Catán, no quería, la
retaba a mi mamá, no quería que aprendamos, porque en castellano se defiende más.
El idioma no te defiende, la idioma no te defiende, el castellano sí...  porque por ahí
viene un colono, un gringo, y estás trabajando y bueno ya sabes cómo defenderte con
el castellano, reclamar o discutir una cosa, bueno, está el castellano; la idioma no te
sirve. (Padre  moqoit, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano,
26/06/2019)

(8b) Lo que pasa que, los nuestros, mi viejo, ellos no querían que nosotros aprendamos
la idioma, ellos querían que aprendamos el castellano… porque viste que para... no sé
si para el festejo ... pero cuando tenes que enfrentarte con otro criollo que conoce todos
los temas legales y bueno ... tenes que saber bien el castellano … también por esa
parte … medio que yo entendí así. (Padre moqoit, entrevista semidirigida realizada por
Melani Damilano, 26/06/2019)

(8c) Hija: Siendo que nosotros que somos la familia de Catán más teníamos que hablar
en idioma.

Padre: y bueno::: como que te sirve y como que no te sirve. La idioma es lindo para
estar en familia, compartir en familia=

Hija: los que saben, los que no sabemos quedamos mirando

Padre: Claro::: (ambos se ríen) ellos se ríen, se divierten hablándole idioma, para pasar
en familia, pero para el crecimiento material no sirve. Ponele que vaya a Charata a
cumplir una función, la idioma no sirve, te sirve el castellano, tenés que manejar el
castellano. Y bueno eso nos pasó a nosotros. (Fragmento de entrevista semidirigida a
un padre mocoví y su hija, realizada por Melani Damilano, 26/06/2019)

En los fragmentos (8a) y (8b) vemos que la idea de idioma que “te defiende o no” parece
apoyarse en un discurso de la prohibición que vincula el hablar una lengua indígena con un
posible fracaso laboral/escolar. Mientras que el español se asocia con el éxito laboral/escolar. En
cambio, en (8c) el moqoit, aparece vinculado al ámbito familiar, y quienes lo hablan son familiares
mayores con motivos de festejos, diversión. En (9) las valoraciones de los docentes indígenas
consultados, jóvenes menores a 40 años, también aluden a la relación entre el  moqoit  y
el castellano:

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 11/17



(9a) Mis dos padres son de la etnia mocoví y ellos siempre me hablaron en  moqoit,
pero después era como que empezaban a tratar de que yo esté más con los criollos y
yo aprenda el castellano, pero al estar tanto tiempo con ellos me fui olvidando mi
idioma. Cuando volví al terciario  es ahí cuando vuelvo a retomar y ahí me di cuenta
que era importante lo que yo iba dejando ¿viste? Entonces ahí comencé a darme
cuenta que no, que era algo lindo conservar”. (Maestra Intercultural Bilingüe, entrevista
semidirigida realizada por Melani Damilano, 03/07/2019)

(9b) [Entrevistadora pregunta: ¿con tus hijos hablas en moqoit?]

sí, yo les hablo, pero te digo la verdad, ellos se van más para lo criollo. El mayor
cuando iba al jardín sabía muchas palabras, pero ahora que va en sexto grado se va
alejando y no entiende (…). Es como que la misma sociedad los va adaptando. Pero a
mí me paso así, que yo era una sola aborigen en el medio de todos los criollos y me fui
olvidando mi idioma, no lo usaba directamente. Después cuesta, porque uno se va
adaptando a hablar en criollo todo el tiempo y estar hablando en castellano y uno a
veces, más cuando uno estudia que te dicen “tenes que hablar bien” “pronunciar bien”
“conjugar bien”, en castellano te estoy hablando, y uno como ya quiere aprender a
hablar bien en castellano y va dejando de lado su idioma. (Maestra Intercultural
Bilingüe, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano, 03/07/2019)

(9c) Yo una vez que llegué acá [Las Tolderias]  me empecé a juntar con chicos que
hablaban el castellano continuamente y se te va pegando, es más, un ejemplo, ahí en
el Pastoril donde yo vivía, un chico criollo, criollo, criollo neto, llegó se instaló ahí y al
poco tiempo empezó a hablar el idioma moqoit, así que estando acá es lo mismo, es lo
mismo. Si quieras o no quieras aprender, pero estás continuamente con los chicos
hablando hablando hablando y bueno se te pegó, aprendiste cosas. (Auxiliar Docente
Aborigen, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano, 18/05/2019)

En estos ejemplos, las valoraciones/evaluaciones que los hablantes (consciente o
inconscientemente) asocian a sus propias lenguas estarían vinculadas al valor funcional. Es decir,
el valor otorgado al castellano está vinculado con la utilidad e inclusión en la sociedad dominante y
por lo tanto delimita o restringe las funciones del  moqoit.  Consideramos que estas
representaciones reflejan la relación que existe entre las prácticas lingüísticas y la actividad
político-económica, y el papel que juegan las prácticas discursivas en la creación y el
mantenimiento o abandono de la lengua como se explicita en (9a) donde la docente indígena
expresa que durante la formación terciaria en el CIFMA “retoma” el moqoit y comienza a percibirlo
como “algo lindo de conservar”. Esto podría indicar que la formación terciaria en los adultos
impactaría en las propias representaciones lingüísticas, aspecto que merece ser analizado en
profundidad en próximas instancias.

Además, en las valoraciones de las personas  moqoit  entrevistadas (8) y (9) prevalece el
sintagma “hablar bien” y otras variantes similares que configuran la variedad estándar del español
como la forma “correcta” de hablar, es decir como equivalente a “hablar bien”. Por lo tanto, hablar
una variedad o lengua diferente a la estándar, aprendida en el hogar o en la comunidad, connota
“no hablar bien” o “hablar mal”. Esta concepción que los hablantes poseen sobre sus propias
variedades o lengua pone en escena la importancia de erradicar de las prácticas educativas
representaciones lingüísticas en torno a formas “correctas” o “incorrectas” de hablar. Enseñar
competencias orales y escritas en la variedad estándar del español -útil en la mayoría de los
ámbitos o esferas de la vida pública- no debería generar sentimientos de inseguridad lingüística
respecto a la variedad o lengua aprendida en el hogar.

Además de las conceptualizaciones sobre las funciones de las lenguas y en qué
circunstancias se utilizan, la relación entre el castellano-moqoit  se configura en referencias o
valoraciones acerca de quiénes utilizan la/s lengua/s. En este caso, las valoraciones sobre

5

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 12/17



quienes usan/hablan “el/la idioma” y “el castellano” están asociadas principalmente a la zona a la
que pertenecen/viven:

(10) Acá es como que es toda una comunidad, pero de este lado son los que van
dejando el idioma y del otro lado no [se refiere a  Las Tolderías y San Lorenzo
respectivamente] pero no sé por qué es… O bien es porque viste no hay mestizos,
capaz puede ser por eso... porque son parejas de moqoit-moqoit, entonces los dos lo
tienen. Y acá ya no, son todos hijos de mestizos y a la vez se casan con otro criollo y
ahí los hijos ya cada vez más criollos que aborigen. (Maestra Intercultural Bilingüe,
entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano, 03/07/2019)

Las valoraciones de la entrevistada establecen una relación entre el lugar de pertenencia y la
lengua e identidad: San Lorenzo  “parejas moqoit-moqoit” y Las Tolderías  “mestizos”, “criollos”. A
esta imagen sobre una menor pertenencia al mundo moqoit de las personas de Las Tolderías se
oponen asociaciones entre lengua e identidad  moqoit  corporizadas en el uso recurrente del
sintagma “el castellano” y el significante “Catán”, un referente conceptual muy especial para los
mocovíes del Chaco ya que es recordado como el último cacique mocoví. Acompaña esta
construcción identitaria la presencia de la primera persona plural “los nuestros” para aludir a
“Catán” y a “los viejitos de antes” (11b):

(11a) Catán no quería que aprendamos la idioma, porque en castellano se defiende
más... el idioma no te defiende (…) y bueno ya sabes cómo defenderte con el
castellano, reclamar o discutir una cosa, bueno, está el castellano; la idioma no te sirve.
Esa era la idea del tío Catán y de nuestro papá [una joven familiar del entrevistado
agrega] “y de los viejitos de antes. (Padre mocoví, entrevista semidirigida realizada por
Melani Damilano, 26/06/2019)

(11b) Los nuestros, mi viejo, ellos no querían que nosotros aprendamos la idioma, ellos
querían que aprendamos el castellano. (Padre mocoví, entrevista semidirigida realizada
por Melani Damilano, 26/06/2019)

Esta asociación, teniendo en cuenta la potencia simbólica que arroja “Catán”, configura la
representación de ser mocoví y hablar castellano. Esta imagen se reafirma en reflexiones sobre la
tensión que genera con los otros (12a) y en relación a si mismo (12b) y (12c). Estas
verbalizaciones, además, ilustran situaciones donde se desestima la identidad mocoví sino se
habla la lengua originaria.

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 13/17



(12a) Y en los otros sí, las otras gentes de acá de la comunidad hablan la idioma, todos
hablan la idioma. Pero éramos nosotros nomás lo que no queríamos. Por eso nosotros
la familia mendoza, los de la comunidad no nos querían porque decían que nosotros no
queremos hablar la idioma porque nosotros no queremos ser indios... No era así. Era
solo que el viejito no quería que nosotros aprendamos por eso que te digo.
(Padre moqoit, entrevista semidirigida realizada por Melani Damilano, 26/06/2019)

(12b) Siempre tuve miedo en la facultad que me pidan que hable el idioma para probar
que soy mocoví, viste que unos de los requisitos de la beca es hablar el  moqoit”.
(Joven moqoit, estudiante de derecho, entrevista semidirigida realizada 26/06/2019).

(12c) El día del aborigen le dije a mis compañeras de la facultad ´chicas salúdenme´ y
no me creían que era aborigen…me decían “a ver”, “a ver” como diciendo que hable en
idioma o no sé, o que era broma… por eso algunos después tienen vergüenza, yo no”.
(Joven  moqoit, estudiante de derecho, entrevista semidirigida realizada por Melani
Damilano 26/06/2019)

Estos discursos ponen en escena algunas cuestiones o dificultades en torno a la complejidad
que supone para los destinatarios de leyes lingüístico-educativas poder efectivizarlas.
Consideramos que estos discursos generan un entramado de representaciones problemáticas, por
ejemplo, representaciones contradictorias o divergentes que pueden estar relacionadas con
grupos etarios cuya comprensión requiere una experiencia prolongada en el campo, por lo cual
excede el alcance de este artículo.

4. Reflexiones finales desde una perspectiva sociolingüística acerca de las
representaciones lingüísticas de los actores de la comunidad educativa de Las Tolderías

El objetivo principal de este artículo ha sido analizar representaciones lingüísticas de los
actores de la escuela de Las Tolderías en diálogo con una descripción del contexto educativo de
Las Tolderías. Esta articulación ha permitido “situar” las representaciones identificadas en el
corpus, las cuales han sido presentadas en dos ejes principales: (a) sobre la lengua moqoit en la
escuela (b) sobre la relación moqoit-castellano.

En el eje “lengua” y “escuela” prevalecen representaciones en torno a “recuperar la
lengua moqoit” asociadas principalmente a la enseñanza en el ámbito educativo. Al analizar esta
iniciativa escolar identificamos dos dimensiones que permiten caracterizar el proyecto educativo,
quienes se inscriben en él y qué estrategias lingüístico-educativas se realizan. En la
primera, “recuperar la lengua moqoit” implicaría un proyecto realizado desde la institución escolar.
Este proyecto institucional de “recuperar la lengua” y la agencia de directivos/docentes surge en el
contexto de una serie de legislaciones orientadas al reconocimiento de los derechos lingüístico-
educativos de las poblaciones indígenas del Chaco. La segunda dimensión se relaciona con las
prácticas o estrategias didácticas implementadas para enseñar el moqoit. De acuerdo con el relato
y reflexiones de la docente moqoit  (MIB) el modelo didáctico implementado se caracteriza por la
enseñanza de la escritura y lectura del  moqoit. En este sentido, identificamos representaciones
lingüísticas acerca de qué implica “enseñar” la lengua indígena: enseñar moqoit implica hacerlo de
la misma manera que se enseña el castellano a través de la escritura y la lectura, no de la
producción oral.

En el segundo eje “moqoit” y “castellano” identificamos las valoraciones y funciones que las
personas  moqoit  entrevistadas les asignan a la(s) lengua(s), por ejemplo, en términos de
beneficios y desventajas. El castellano es preponderantemente representado en términos de
beneficio como una lengua útil para la movilidad social, las oportunidades económicas, es decir
está vinculado al ámbito laboral, legal, escolar, terciario/universitario. En cambio, las valorizaciones
en torno al  moqoit  lo configuran, por un lado, en sentido de desventaja para los ámbitos antes
mencionados y a la vez como “lindo para estar en familia”, vinculado a la reunión con familiares,

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 14/17



en donde los mayores lo usan con motivo de festejo, diversión (en el caso del padre) y “lindo de
conservar” asociado al ámbito de la docencia (en el caso de MBI). En estos casos predominan
representaciones lingüísticas sobre el poder y el prestigio del castellano sobre el moqoit.

Además de las conceptualizaciones sobre las funciones de las lenguas, identificamos
representaciones sobre la manera en que las lenguas se relacionan con su identidad étnica. Por
ejemplo, las valoraciones de la docente moqoit (MBI) acerca de quienes usan/hablan el moqoit y el
castellano se asocian principalmente a la zona a la que pertenecen/viven. A la vez, en las
representaciones del padre  moqoit, oriundo de  Las Tolderías, se configura la imagen de  ser
mocoví  y hablar castellano. En este caso, el castellano está vinculado al cacique Catán y se lo
representa como un vehículo o medio para lograr mejoras para la comunidad.

En ambos ejes observamos que la escuela tal y como se la representan los agentes
educativos entrevistados se muestra como un espacio que busca revalorizar la cultura moqoit  y
revitalizar la lengua  moqoit. En segundo término y en relación a las prácticas didácticas
implementadas en el espacio Lengua materna, a partir del relato de la docente MBI, reconstruimos
un modelo didáctico basado en la escritura y traducción de términos mocoví al español y en la
repetición de órdenes. En tercer lugar, consideramos que este modelo pedagógico (enseñanza de
competencias escritas en moqoit) no coincide con las representaciones de las personas mocoví
entrevistadas en torno a la lengua indígena, cómo y para qué las usan o desean utilizar.

Finalmente, señalamos la ausencia de reflexión sobre la planificación lingüística de la
adquisición de las lenguas originarias,  teniendo en cuenta las diferentes situaciones
sociolingüísticas de los niños y jóvenes y las representaciones que los hablantes tienen sobre sus
propias lenguas. Así pues, la producción de materiales didácticos y la formación específica de los
docentes que atiendan a las particularidades de las poblaciones originarias y en función de sus
necesidades es una responsabilidad contraída por el Estado nacional (Ley N°26.206/2006) y el
Estado provincial (Leyes N° 3258/1987, N°5905/2007, N°6697/2010) para con estos pueblos, la
cual pareciera que sigue sin atenderse debidamente.

Referencias bibliográficas

Altman, Agustina. (2017). El camino del evangelio. Cristianismos y modernidades entre los
mocovíes del Chaco Austral  [Tesis doctoral]. Universidad de Buenos
Aires. https://acortar.link/qTsQek

Arnoux, Elvira. (2014). Glotopolítica: delimitación del campo y discusiones actuales con
particular referencia a Sudamérica. En Zajícová, Lenka y Zámec, Radim (eds.), Lengua y política
en América Latina: Perspectivas actuales. Actas del II Coloquio Internacional de Estudios
Latinoamericanos de Olomouc. Olomuc, Univerzita Palackého v Olomouci.

Artieda, Teresa L. (2011). Apropiación y escuela media en comunidades qom del Chaco,
Argentina. En Loncon Antileo, Elisa y Hetch, Ana Carolina (comps.),  Educación Intercultural
Bilingüe en América Latina y el Caribe: balances, desafíos y perspectivas (pp. 182-191). Santiago
de Chile, Fundación Equitas.

Artieda, Teresa L. (2016).  Lecturas escolares, pueblos indígenas y relaciones interétnicas.
Concepciones acerca de los indígenas en los libros de lectura de la escuela primaria argentina.
Transformaciones y continuidades entre 1880 y 1940 circa  [Tesis doctoral]. Universidad Nacional
de Educación a Distancia. https://acortar.link/GmQiQP

Biocca, Mercedes. (2016). Más allá de las letras de sangre y fuego. Trayectorias de
desposesión en Chaco, Argentina. Población y Sociedad, 23(2), 61-90. https://acortar.link/j1TI66

Cassola, Ignacio; Damilano, Melani; Capansi, Sandra y Mendoza, Delma. (2023). Secuencia
didáctica: “Diálogos para la construcción de la historia comunitaria del pueblo moqoit”.  Alma
Máter,  5(3). Escuela de Letras de la Facultad de Filosofía y Humanidades de la Universidad
Nacional de Córdoba. https://acortar.link/oa8eOW

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 15/17



Cassola, Ignacio y Medina, Mónica. (2023). Una aproximación a las políticas lingüísticas
familiares como experiencias formativas comunitarias del pueblo moqoit de Las
Tolderías. Etnografías Contemporáneas, 9(17), 156-172. https://acortar.link/bKqrxQ

Censabella, Marisa. (2009). Capítulo IV: Chaco ampliado. Sichra, Inge (ed.),  Atlas
sociolingüístico de pueblos indígenas en América Latina.  Tomo I (pp. 143-226).
UNICEF/FUNPROEIB. https://acortar.link/JaPFP

Censabella, Marisa. (2017). Planificación de la adquisición en EIB. Un punto de vista poco
explorado. En Bein, Roberto  et al.,  Homenaje a Elvira Arnoux. Estudio de análisis del discurso,
glotopolítica y pedagogía de la lectura y la escritura (pp. 235-250). CABA, Editorial de la Facultad
de Filosofía y Letras.

Gualdieri, Beatriz y Citro, Silvia. (2006).  Lengua, cultura e historia mocoví en Santa
Fe. Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras.

Guber, Rosana. (2001). La etnografía. Método, campo y reflexividad. Bogotá, Grupo Editorial
Norma.

Hecht, Carolina. (2011). Debates y desafíos de los/as maestros/as en la educación
Intercultural Bilingüe. En Actas del I Seminario Nacional de la REDESTRADO. Trabajo y formación
docente en la Argentina: debates sobre la política educativa actual.  Resistencia, Universidad
Nacional del Nordeste.

Instituto Nacional de Estadística y Censos. (2024). Censo Nacional de Población, Hogares y
Viviendas 2022: resultados definitivos: población indígena o descendiente de pueblos indígenas u
originarios. Ciudad Autónoma de Buenos Aires. [INDEC] https://acortar.link/58RjHO

Jodelet, Denis. (1993). La representación social: fenómenos, concepto y teoría. En
Moscovici, Serge (ed.), Psicología Social II (pp. 469-494). Barcelona, Paidós.

López, Alejandro. (2008). Patrona, virgen y madre: Santa Rosa y su rol en una comunidad
mocoví del Sudoeste del Chaco. Actas del IX Congreso Argentino de Antropología Social. Facultad
de Humanidades y Ciencias Sociales.  Posadas, Universidad Nacional de
Misiones. https://acortar.link/qK0vTW

Lorenzotti, Micaela Luz; Formichelli, María Clara y Carrió, Cintia Valeria. (2015). Educación,
política y planificación lingüística: Hacia una revitalización de las lenguas.  Revista Digital de
Políticas lingüísticas, 7(7) 150-167. https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/180277

Medina, Mónica. (2015).  Prácticas educativo-lingüísticas en la modalidad EIB: una
aproximación etnográfica a las clases de qom l’aqtaqa en una escuela periurbana del barrio
Mapic (Resistencia, Chaco). Resistencia, Instituto de Investigaciones Geohistóricas.

Medina, Mónica. (2017). Descripción etnográfica de los usos lingüísticos de la comunidad de
habla del barrio Mapic de la ciudad de Resistencia, provincia del Chaco, Argentina [Tesis doctoral].
Resistencia, Universidad Nacional del Nordeste. https://acortar.link/dQM7X7

Medina, Mónica; Zurlo, Adriana y Censabella, Marisa. (2013). Construyendo un nuevo
proyecto educativo. Representaciones sobre políticas educativas implementadas en el
Chaco. Boletín de Antropología y Educación, 4(6), 19-29. https://acortar.link/s2PuhY

Métraux, Alfred. (1996 [1946]). Etnografía del Chaco. Asunción, El Lector.

Medina, Mónica; Zurlo, Adriana y Cayré, Lorena. (2020). Corrientes es guaraní. Análisis de
representaciones en torno al guaraní antes y después de su oficialización (Ley
5598/2004). Runa, 41(2), 319-338. https://acortar.link/wNsnSx

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 16/17



Novaro, Gabriela. (2006). Las ciencias sociales en la escuela. Reflexiones sobre el
tratamiento escolar de “la diversidad”. En Ameigeiras, Aldo y Jure, Elisa (comps.),  Diversidad
cultural e interculturalidad (p. 92-108). Buenos Aires, Prometeo Libros.

Novaro, Gabriela. (2011). La interculturalidad en debate. Experiencias formativas y procesos
de identificación en niños indígenas y migrantes. Buenos Aires, Editorial Biblos.

Soler, Carolina. (2019). Cine comunitario y soberanía visual entre los qom (tobas) del Chaco
argentino [Tesis doctoral]. Universidad de Buenos Aires. https://acortar.link/5gwDGK

*Melani Damilano Grivarello  es Licenciada en Letras por la Universidad Nacional del
Nordeste (UNNE) y egresada de la Diplomatura de Pueblos Indígenas e Interculturalidad de la
misma institución. Forma parte del Núcleo de Estudios de Lingüística, Literatura y Educación
(NELEL) con sede en el Instituto de Investigaciones Geohistóricas (IIGHI - CONICET/UNNE).
Actualmente se desempeña como becaria de Ciencia y Técnica de la UNNE en el IIGHI y es
estudiante del Doctorado en Letras de la Facultad de Humanidades de la UNNE.

**Ignacio Norberto Cassola  es Profesor para la Enseñanza Primaria y Profesor para la
Enseñanza Media y Superior en Ciencias Antropológicas en la Facultad de Filosofía y Letras de la
Universidad de Buenos Aires (UBA). Ejerció como docente en diversos ámbitos y niveles. Como
profesor universitario ocupó el cargo de auxiliar en la materia Lingüística III y adjunto en el
Seminario de Semiolingüística I, ambas cátedras del Departamento de Letras en la Universidad
Nacional del Nordeste (UNNE). Actualmente se desempeña como becario doctoral del Consejo
Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) con lugar de trabajo en el Instituto
de Investigaciones Geohistóricas (IIGHI-CONICET/UNNE) y es estudiante avanzado del
Doctorado en Letras de la Facultad de Humanidades de la UNNE. Participa en diferentes
proyectos de investigación y extensión que tienen como tema general de trabajo la educación
Intercultural y los pueblos indígenas.

1. Específicamente, en la región sudoeste con varias comunidades rurales, urbanas y peri
urbanas: Santa Rosa y San Lorenzo en Las Tolderías (Charata, Chaco), Colonia Juan Larrea
(Charata, Chaco) Colonia Aborigen (Quitilipi), El Pastoril (Villa Ángela, Chaco), Colonia
Domingo Matheu (San Bernardo), La Tigra, Lote 3, entre otros.↩︎

2. Por ejemplo, Censabella (2009) caracteriza la situación sociolingüística del
pueblo moqoit siguiendo las siguientes variables: transmisión intergeneracional y número de
personas que hablan o entienden la lengua indígena: “entre los mocovíes, 18% considera que
su lengua indígena es la materna; 16,3% habla habitualmente en su casa lengua/s indígenas
y 26,9% habla o entiende lengua/s indígenas” (Censabella, 2009, p. 168).↩︎

3. La ley Educación Nacional N°26206, reconoce a la educación Intercultural Bilingüe (EIB)
como una modalidad más del sistema educativo. Nacional. En el Chaco, la ley provincial Nº
6691 incorpora la Educación Intercultural Bilingüe (EIB) como una modalidad del sistema
educativo provincial.↩︎

4. El CIFMA es el único instituto de Nivel Terciario aborigen bilingüe del país avalado por el
Consejo Federal de Educación, con opción en tres lenguas aborígenes, que brinda la
posibilidad de obtener el título de Profesor Intercultural Bilingüe para nivel primario y
secundario (Lorenzotti, Formichelli y Carrió, 2015).↩︎

5. La entrevistada se refiere al Instituto de Educación Superior CIFMA (Centro de
Investigación y Formación para la Modalidad Aborigen) en la Pcia. Roque Sáenz Peña,
Chaco.↩︎

12/12/25, 10:52 Vista de Una aproximación a las representaciones sobre lenguas en una escuela rural con estudiantes Moqoit | Cuadernos de L…

https://revistas.unne.edu.ar/index.php/clt/article/view/7885/7697 17/17


