
 

115 
 

Cahiers Caribéens d'Egyptologie nos  13-14       2010 
 

 

 

Encore une réflexion sur le motif 

prédynastique du Maître des Animaux  
 

 

Marcelo CAMPAGNO 

CONICET / Université de Buenos Aires 

 
 

 

Abstract. The scene of the «Master of Animals» on the Gebel el-Arak 
knife handle is frequently interpreted as one of the clearest evidences of 
the Mesopotamian or Susan influences on Late Predynastic Egyptian 
art. Taking into account the clothes and appearance of the central 
personage and the fact that the earliest specimens that are known come 
from Asia, researchers have proposed an Asiatic origin for this motive, 
from where it was «imported» by Egypt. However, the problem takes a 
different dimension if we consider some representations of Nilotic and 
Saharan rock art. A number of figures of this rock art has strong links 
with «Egyptian» versions of the hero dominating animals. Although 
there is not enough elements for proposing a definitive conclusion, it is 
possible to suggest an «Afroasiatic» (better than a Mesopotamian or 
Susan) origin for the scene of the «Master of Animals». 
 

Résumé. La scène du «Maître des Animaux» sur le manche du 
couteau de Gebel el-Arak est le plus souvent considérée comme l’un 
des témoignages les plus éloquents de l’influence mésopotamienne ou 
susienne dans l’art égyptien de la période prédynastique tardive. En 
fonction des vêtements et de l’allure du personnage central, ainsi que 
de l’antériorité de la scène dans l’art asiatique, de nombreux chercheurs 
soulignent que ce motif provient d’Asie et  a dû être «importé» par 
l’Égypte. Mais le problème prend une dimension bien différente 
lorsque certaines représentations de l’art rupestre nilotique et saharien 
sont considérées. En effet, une série de motifs rupestres présente des 
ressemblances remarquables avec les versions égyptiennes du héros 
maîtrisant des animaux. Bien que manquant encore d’éléments pour 
proposer une conclusion définitive, il est possible de supposer une 
provenance «afro-asiatique» plus générale au motif iconographique lui-
même du «Maître des Animaux». 



 

116 
 

Exergue 

 

Les Cahiers Caribéens d’Egyptologie ont dix ans cette année. 
Toute une réussite, et pour deux raisons. D’abord, la revue a 
traversé le temps d’une décennie sans  jamais disposer des ressources 
économiques nécessaires, et doit tout au travail et aux efforts de 
l’équipe qui la fait vivre. Ensuite, elle a été fidèle au projet de 
combiner la rigueur académique avec une attitude surgie des 
convictions. Alain Anselin, éditeur et «père fondateur» des Cahiers 
Caribéens d’Egyptologie, en avait établi la ligne directrice dans le 
premier volume : « (…) avoir créativité et pluridisciplinarité, rigueur 
et méthode, pour exigence. (…) faire de conserve le choix de 
l’ouverture au monde, du rapprochement fraternel des hommes ; (…) 
récuser les postures hégéliennes, closes sur des crispations identitaires, 
où l’Afrique est le non-dit de l’Égypte ancienne comme elle demeure 
celui des cultures caribéennes modernes - et où le monde et l’histoire 
s’arrêtent à soi »1. 

Sans doute, tout au long de ces dix années, tous les auteurs qui ont 
publié dans les  Cahiers Caribéens d’Egyptologie, n’ont pas 
nécessairement affiché cet état d’esprit développé dans le premier 
éditorial du premier numéro.  

Mais ce qui importe ici, c’est cet esprit lui-même. Aussi, j’aimerais 
m’associer à ce dixième anniversaire avec un bref article commentant 
et  actualisant en français un sujet que j’ai abordé il y a quelques 
années2. Je crois que son thème fournit  également  une bonne 
occasion  de cultiver l’esprit «fraternel» cher aux Cahiers Caribéens 
d’Egyptologie.  

C’est aussi  mon hommage à la revue et à son éditeur. 

 

 

                                                 
1 Anselin 2000 : 4. 
2 Campagno 2001 : 419-430. 



 

117 
 

    L’iconographie du manche du couteau «dit de Gebel el-
Arak» (Fig.1)3 est le plus souvent considérée comme l’un des 
témoignages les plus éloquents de l’influence mésopotamienne 
ou susienne dans l’Égypte de la période prédynastique tardive. 
La plupart des auteurs ont insisté sur le caractère asiatique de 
ses différentes scènes, notamment celles du verso : l’homme du 
deuxième registre qui  s’interpose entre  deux adversaires était 
un motif d’inspiration mésopotamienne ; les embarcations du 
troisième registre, avec leurs hautes proue et poupe, évoquaient 
des embarcations asiatiques ; et les scènes de combat devaient 
donc être interprétées comme un conflit entre les Egyptiens et 
leurs envahisseurs orientaux4. Or si les avis des spécialistes ne 
sont pas unanimes à propos de tous ces motifs, ils s’accordent 
remarquablement lorsqu’ils portent sur la première scène du 
recto et son  motif célèbre du «héros maîtrisant des animaux». 
Cette scène du «Maître des Animaux» figurée sur le manche 
du couteau de Gebel el-Arak (Fig. 2) présente un personnage 
central barbu, vu de profil, portant une jupe longue et une sorte 
de turban, et arrêtant de ses bras deux énormes lions 
antithétiques, qui se jettent sur lui. Les chercheurs ont pu établir 
l’origine asiatique du motif, en se fondant sur ces deux éléments : 
le vêtement et l’allure du personnage central et l’action même 
d’arrêter de ses propres mains deux grands fauves. 

                                                 
3 Bénédite 1916 :1-34. Boehmer 1991 : 51-60 ; Vertesalji 1992 : 29-41 ; Czichon 
& Sieversten 1993 : 49-55 ; Pittman 1996 : 9-32 ; Delange 2000 : 52-59, et 2009 : 
24-27, qui rappelle que le «site archéologique fantôme» de Gebel el Arak, 
n’est connu que par un objet, son manche de couteau. Le vendeur  présenta à 
son acquéreur, Bénédite,  une lame en provenance du site d’Umm el Qaab 
comme  pièce témoin du manche - sans se douter «qu’en citant Abydos pour la 
lame, il livrait la véritable provenance du couteau tout entier». 
4 En ce qui concerne la scène de l’homme entre deux adversaires, voir 
Vertesalji 1992 : 32. Pour la scène des embarcations asiatiques et les scènes de 
combat, voir Vandier 1952 : 605-607; Frankfort 1959 :109; Emery 1961 : 38-39; 
Rice 1990 :110-114; Adamson 1992 :176. Aujourd’hui la tendance dominante 
est de considérer que ces motifs ne révèlent pas des influences externes (voir 
Hoffman 1979 : 342-343; Teissier 1987 : 49 ; Davis 1989 : 127-128). 



 

118 
 

    Quant au vêtement, une jupe, et à la coiffure, un turban, 
ils apparaissent rarement en Égypte, et présentent quelques 
paralléles remarquables avec l’art mésopotamien et susien 
primitifs. La barbe du personnage, ainsi que sa 
musculature, est également étrangère à la production 
artistique de l’Égypte prédynastique, et présente des 
analogies avec celle des motifs asiatiques (cf. Figs. 2, 3 et 4); 
ainsi, la scène «rappelle un «Gilgamesh» asiatique»5. En ce 
qui concerne l’action représentée -l’acte d’arrêter les 
animaux-, il s’agit d’un motif ayant des parallèles autant 
dans l’art égyptien que dans l’art asiatique, même si, ni dans 
un cas ni dans l’autre, des scènes strictement semblables à 
celle du manche du couteau de Gebel el-Arak n’ont été 
rapportées (Figs. 5-11). Les  premières versions produites 
en Asie ont été cependant signalées comme étant 
chronologiquement antérieures à leurs parallèles trouvés en 
Égypte (Figs. 5-7)6. En fonction des vêtements et de l’allure 
du personnage, ainsi que de l’antériorité de la scène dans 
l’art asiatique, les spécialistes ont donc souligné presqu’à 
l’unisson que le motif du «Maître des Animaux» gravé sur 
le manche du couteau de Gebel el-Arak a pour origine 
l’Asie, et qu’il a dû être «importé» en Égypte lors des 
contacts établis à l’époque prédynastique entre la 
Mésopotamie et la vallée du Nil. 

                                                 
5 Vercoutter 1992 : 169. 
6 Bien que l’époque de circulation interrégionale du motif pourrait être le 
Chalcolithique tardif IV - autour de 3400 av. J.-C. (Pittman 1996 : 14 ), 
les représentations plus précoces, originaires de Susa, pourraient remonter 
au Chalcolithique tardif I, à la fin du V° millénaire av. J.-C. Voir, à ce 
sujet, Pittman 2001 : 412-136, et la chronologie proposée pour la 
Mésopotamie par Rothman 2001 : 7. Voir aussi Smith 1992 : 235-238. Les 
motifs égyptiens, par contre, semblent tous dater de Nagada IIC-IIIA 
(3500 - 3100 av. J.-C. environ), bien qu’un fragment céramique nagadéen 
qui présente cette scène a été daté de façon peu précise (Nagada II). A 
posteriori, le motif seul réapparaît dans le signe hiéroglyphique qui 
désigne la ville de Cusas (Gilbert 1947 : 41 ; voir Fig. 16). 



 

119 
 

    Quelles sont les caractéristiques des autres versions plus ou 
moins contemporaines qui, en Égypte, reproduisent le même 
motif? À la rigueur, les trois représentations habituellement 
analysées par les spécialistes dans ce contexte offrent des 
différences notables avec la scène représentée sur le manche 
du couteau de Gebel el-Arak. Le motif apparaît deux fois sur 
un ivoire provenant de Hiérakonpolis (Fig. 12)7. Dans un cas 
comme dans l’autre, les bêtes maîtrisées semblent 
composites, deux «félins-serpents», des animaux fantastiques 
pour lesquels une origine asiatique a été également postulée; 
le personnage central porte cependant une jupe courte, et sa 
tête semble être rasée et dépourvue de barbe. Dans la Tombe 
100 de Hiérakonpolis (Fig. 13)8, le personnage, muni d’un 
étui phallique, n’exhibe aucun autre détail, et les deux 
animaux, bien qu’ils aient été identifiés comme des lions, 
présentent des caractéristiques bien différentes de celles des 
lions de Gebel el-Arak. Enfin, sur un fragment de céramique 
provenant de Nagada (Fig. 14)9, apparaissent l’image d’un 
homme dessinée d’un trait schématique, et celle d’un animal 
difficile à identifier (parfois tenu pour un lion)10. Même si 
tous ces détails qui distinguent les scènes égyptiennes des 
scènes mésopotamiennes et susiennes ont été relevés par tous 
les spécialistes, la position générale -à quelques exceptions 

                                                 
7 Quibell 1900 : XVI. 
8 Quibell and Green 1902: LXXV. 
9 Petrie & Quibell 1896 : LI. 
10 On pourrait considérer comme une quatrième représentation du motif 
basique celle d’un cylindre-sceau de provenance inconnue, documenté par 
De Morgan 1897 : 257 (Fig. 15). L’image présent un individu, entouré de 
deux grands crocodiles, qu’il semble soumettre (l’un d’eux est blessé d’un 
coup de lance et l’autre est pris par une patte par le «héros»). Bien que cette 
scène diffère des autres habituellement considérées, la disposition générale 
des figures permet d’apprécier une similitude générale avec celles qui font 
partie du motif. A cet égard, Jiménez 2007 : 274. 



 

120 
 

près11- a été de les  considérer comme des «adaptations» du 
thème asiatique selon les critères artistiques égyptiens, des 
interprétations à l’égyptienne d’un motif d’origine 
étrangère12. 
    Or, le problème prend une dimension bien différente 
lorsque certaines représentations de l’art rupestre nilotique et 
saharien sont prises en compte. En effet, une série de motifs 
rupestres présente des ressemblances indubitables avec les 
versions «égyptiennes» du héros maîtrisant des animaux. Il 
s’agit de représentations plutôt schématiques où, bien que les 
animaux maîtrisés puissent être différents de ceux représentés 
en Egypte, le même personnage central apparaît, dépourvu 
d’armes, arrêtant de ses bras étendus deux grands animaux, 
parfois symétriquement opposés, parfois répétés de façon 
identiques (Figs. 17-22). Les spécialistes de l’art rupestre africain 
ont mis en rapport ces représentations avec un ensemble 
beaucoup plus vaste et hétérogène, celui des scènes de l’homme 
«touchant» des animaux sauvages, également connues dans la 
vallée du Nil, et pour lesquelles une signification rituelle a été 
postulée, liée à l’univers symbolique de la chasse13. Étant donné 
l’impossibilité d’établir des dates précises, les motifs rupestres  
ont été rapportés, génériquement, à «l’époque pastorale», 
grosso modo entre 6000 et 1500 av. J.-C.14 

                                                 
11 Voir, par exemple, l’avis de Vercoutter (1992 : 169), qui suggère que les 
motifs des deux régions constituent «un phénomène de convergence : Le 
même thème serait apparu simultanément en Egypte et en Asie, sans qu’il y ait 
eu emprunt d’un domaine à l’autre». Voir aussi Cervelló 1996 : 71-72. 
12 L’origine asiatique du motif a été signalée, entre autres, par Kantor 1944 : 
122 ; Frankfort 1959 : 102 ; Hoffman 1979 : 339 ; Trigger 1983 : 36-39 ; Moorey 
1987 : 39 ; Davis 1989 : 129, 134 ; Rice 1990 : 113 ; Midant-Reynes 1992 : 223 ; 
2003 : 298 ; Smith 1992 : 235-8 ; Vertesalji 1992 : 38 ; Campagno 1993 : 85-6 ; 
Gautier 1993 : 43 ; Anselin 1995 : 120 ; Menu 1996 : 21, 33 ; Pittman 1996 : 14 ; 
Mark 1998 : 76-78 ; Wengrow 2006 : 191. 
13 Huard & Allard 1970 : 325-326 ; Leclant & Huard 1980 : 365-395 ; Le 
Quellec 1993 : 409-430 ; Cervelló 1996 : 71-72. 
14 À ce sujet, voir Cervelló 1996 : 88-89. 



 

121 
 

    Quel est l’état des choses si, au moins temporairement, les 
représentations mésopotamiennes-susiennes, égyptiennes et 
sahariennes du «Maître des Animaux» sont considérées 
ensemble ? Nous estimons que, si une analyse de la sorte est 
visée, trois possibilités se dessinent : 
1) Une première possibilité consiste à nier tout rapport entre, 
d’une part, les motifs asiatiques et égyptiens et, de l’autre, les 
représentations nilotique-sahariennes. Une telle possibilité 
s’avère cependant très faible, dès qu’elle est considérée en 
détail. En effet, à l’exception du motif du manche de couteau 
de Gebel el-Arak, tous les autres motifs égyptiens présentent 
une affinité stylistique plus grande avec les scènes rupestres 
du Sahara qu’avec celles décrites dans l’art mésopotamien.  

 

2) Une deuxième position pourrait soutenir la diffusion du 
motif mésopotamien en direction du Sahara. En principe, vu la 
datation vague des représentations rupestres et l’antériorité des 
motifs asiatiques vis-à-vis des égyptiens, il pourrait s’avérer 
possible que les scènes sahariennes ne soient pas antérieures au 
IIIe millénaire av. J.-C. et pourraient alors provenir de l’Asie, 
par l’intermédiaire de l’Egypte. Mais, si les contacts entre le 
Nil et le Sahara semblent avoir été importants et même 
réguliers pendant le VIIe et le VIe millénaire av. J.-C., le 
processus d’aridification que subissait le nord africain laisse 
très peu de chance à l’existence de contacts fréquents entre les 
deux régions autour du 3000 av. J.-C. Par la suite, à l’Ancien et 
au Moyen Empire, l’État égyptien lança des expéditions vers 
quelques oasis sahariens, mais il n’y a pas de correspondance 
entre les témoignages de sa présence et les contextes où le 
motif est représenté; par ailleurs, le rayon d’action de l’État 
égyptien classique a toujours été sensiblement moins étendu 
que l’aire, plus vaste, des scènes rupestres. 

3) La troisième possibilité consiste à considérer les motifs des 
trois régions comme appartenant a une même matrice ancrée 
dans un substrat culturel commun à cet espace «afro-asiatique» 



 

122 
 

au sens géographique du terme - c’est-à-dire, des motifs 
représentant une même vision du monde, qui prendrait plus tard, 
en des régions différentes des aspects différents. Si c’était le 
cas, le motif du «Maître des Animaux» aurait pu garder au 
Sahara des connotations liées à la force du chasseur et au 
succès des actions de chasse15 ; par contre, en Mésopotamie, 
dans des contextes sociaux nouveaux, la scène aurait habillé 
la figure  de héros culturels du  type de Gilgamesh ou de 
Enkidou16 ; enfin dans l’Égypte de la période prédynastique 
tardive, le motif aurait pu alors être bientôt assimilé à l’un 
des prédicats de la puissance illimitée du roi-dieu, garant de 
m3333cccct et artisan de l’équilibre cosmique17.{PRIVATE } 
    Or, y a-t-il d’autres éléments appuyant la possibilité d’un tel 
substrat culturel commun, ou bien doit on en  rester à une 
comparaison isolée à propos du motif du «Maître des Animaux» ? 
En ce qui concerne les contacts entre le Nil et le Sahara dans les 
temps préhistoriques, toute une série de scènes de l’art rupestre 
saharien trouvent leur contrepartie dans l’Égypte de la fin de la 
période prédynastique : outils de chasse (pièges, armes) et 
éléments de la tenue (queue postiche, étui phallique), 
embarcations d’un type similaire, bovidés avec un disque entre 
les cornes, animaux doubles, possibles divinités 
anthropomorphes à tête d’animaux, tout ceci renforce l’idée d’un 
lien possible18. Quant à l’étendue d’un tel substrat culturel en 
Mésopotamie, la question est moins évidente. Cependant, il est 
vrai qu’il existe quelques affinités entre les cultures égyptienne 

                                                 
15 Huard & Allard 1970 : 326 ; Leclant & Huard 1980 : 526 ; Le Quellec 
1993 : 426. 
16 Frankfort 1939 62-67 ; Amiet 1980 : 38 ; Smith 1992 : 237, note 5. 
17 Smith 1992 : 237, note 5 ; Cervelló 1996 : 202-203 ; Kemp 2006 : 94. 
18 Huard & Allard 1970 : 324-327 ; Leclant 1980 : 7-8 ; Leclant & 
Huard 1980 : 397-418, 449-475 ; el-Yahky 1985 : 82-84 ; Cassini 1990-
91 : 327-333; Le Quellec 1993 : 99-105, 123-152 ; Cervelló 1996 : 70-
80. Ces similitudes pourraient aussi avoir pour motivation des conceptions 
cosmologiques : voir Le Quellec 2005 : 67-74. 



 

123 
 

et mésopotamienne, notamment en matière de conceptions sur 
l’origine et l’essence du cosmos19. Dans cette perspective,  
Muzzolini a proposé que l’existence de certains motifs 
iconographiques similaires au nord-est africain et au sud-ouest 
asiatique pourraient constituer de lointains reflets d’une lointaine 
«africanité» commune, en gros celle du bloc linguistique afro-
asiatique dont, lors de l’expansion tardive, l’égyptien d’abord, 
puis  le groupe sémitique se seraient différenciés20. 
    Nous ne disposons pas assez d’éléments pour adopter dans 
tous ses termes ici pareille conclusion, et surtout, de manière 
définitive. Pourtant, compte tenu de l’invraisemblance des deux 
premières alternatives que nous avons envisagées, il nous paraît  
possible de supposer une provenance «afro-asiatique» -plutôt 
qu’une origine strictement mésopotamienne ou susienne- au 
motif iconographique du «Maître des Animaux».  
Ceci n’implique pas pour autant qu’on ne doive pas 
reconnaître une influence asiatique plus directe dans la 
version représentée sur le manche de couteau de Gebel el-Arak : 
autant les vêtements que l’allure du personnage central évoquent 
manifestement une telle influence21, dont on peut suivre la trace 

                                                 
19 Rice 1990 : 53-57 (nous ne souscrivons pas à l’hypothèse de l’auteur à 
propos de l’influence sumérienne sur l’Égypte inférée à partir des 
parallélismes entre les deux cultures) ; Cervelló 1996 : 62-63. 
20 Muzzolini 1991 : 37 ; Takacs 1999 : 46-47. Certes, comme le signale 
Cervelló (1996 : 62-63), une fois en Mésopotamie, le groupe sémitique aurait 
été mis en contact avec le sumérien, d’origine tout à fait différente: 
l’interaction entre les deux groupes serait le trait caractéristique de la 
spécificité postérieure de la culture mésopotamienne. Certains motifs 
iconographiques provenant de ce socle afro-asiatique seraient demeurés 
visibles, «partagés parallèlement mais indépendamment par l’Égypte, la 
Mésopotamie et aussi par le Sahara (le héros des animaux; les bateaux); or il 
n’est pas possible de parler de filiation directe Mésopotamie-Égypte mais 
plutôt de substrat commun» (1996 : 225, note 219). 
21 Une telle influence n’implique pas nécessairement l’adoption de concepts 
étrangers mais de formes visuelles exotiques «absorbées à l’intérieur des 
langages vernaculaires» (Wengrow 2006 : 142). Dans le même sens, voir 
Pittman 1996 : 27. 



 

124 
 

par ailleurs dans d’autres objets d’inspiration 
mésopotamienne trouvés en Égypte dans les dernières phases 
de la période prédynastique22. Pourtant, du moins en ce qui 
concerne la scène que nous analysons ici, cette influence peut 
avoir trouvé un terrain propice à son expression, dans la 
mesure où les anciens habitants du Nil connaissaient le motif 
depuis très longtemps -même s’ils lui attribuaient une 
signification non strictement similaire. Sous cet angle, la 
version du «Maître des Animaux» donnée par le manche du 
couteau de Gebel el-Arak a pu constituer une espèce de «ré-
adoption» en Égypte d’un motif qui avait une signification 
déjà disponible dans le cadre des conceptions symboliques 
proprement égyptiennes23. Dans cette perspective, les autres 
représentations égyptiennes de la scène n’auraient pas 
impliqué l’adaptation hâtive d’un motif complètement 
étranger aux conventions stylistiques du Nil, mais 
exprimeraient plutôt la continuité artistique d’une scène 
ancienne conçue par une psyché répandue dans un large 
espace «afro-asiatique». 
 

 

                                                 
22 Une dizaine de sceaux trouvés en Haute-Égypte et quelques cônes en 
argile découverts à Buto ont une provenance ou, au moins, une influence 
mésopotamienne reconnue. Il en est de même, semble-t-il, de certains de 
certains motifs décoratifs de la céramique égyptienne prédynastique. A ce 
sujet, voir, entre autres, Boehmer 1974 : 495-514 ; Trigger 1983 : 36-37 ; 
Moorey 1987 : 36-46 ; Podzorski 1988 : 259-268 ; Smith 1992 : 238-245 ; 
von der Way 1992 : 217-226 ; Campagno 1993 : 81-87 ; Faltings 1998 : 35-
45 ; Mark 1998 : 22-87 ; Joffe 2000 : 113-123 ; Midant-Reynes 2003 : 296-
301 ; Hill 2004 : 95-104 ; Wengrow 2006 : 135-142. 
23 Une réflexion similaire à propos du motif de la «rosette» est proposée par 
Anselin (2005): «Le sémogramme floral étant, de manière indépendante de 
l’Asie, déjà ancien en Egypte à l’époque où les deux cultures, la susienne et 
la nagadéenne, se rencontrent, littéralement du bout des routes, on peut 
interpréter cette acculturation en termes de convergence, de distinction 
sociale et de ré-emploi du motif selon des critères culturels et politiques 
proprement égyptiens dans un discours de pouvoir égyptien». 



 

125 
 

                                    Bibliographie 

Adamson, P. 1992. The possibility of sea trade between 
Mesopotamia and Egypt during the late pre-dynastic period, Aula 
Orientalis 10 : 175-179. 
Amiet, P. 1980. The Mythological Repertory in Cylinder Seals of 
the Agade period (c. 2335-2155 B.C.), in PORADA, E. (éd.), 
Ancient Art in Seals, Princeton : 35-59. 
Anselin, A. 1995. La Cruche et la Tilapia. Une lecture africaine 
de l’Egypte nagadéenne, Abymes. 
Anselin, A. 2000. Editorial, Cahiers Caribéens d’Égyptologie 1 : 3-4. 
Anselin, A. 2005. Le scorpion et la rosette, Apuntes de 
Egiptología 1 : 15-33.  
Benedite, G. 1916. Le couteau de Gebel el-Arak: étude sur un nouvel 
objet préhistorique acquis par le Musée du Louvre, Monuments et 
Mémoires (Commission de la Fondation Eugène Piot). Paris : 1-34.  
Boehmer, R.M. 1974. Das Rollsiegel im prädynastichen Ägypten, 
Archäologischer Anzeiger 4 : 495-514 .  
Boehmer, R.M. 1991. Gebel-el-Arak und Gebel-el-Tariff-Griff: 
keine Fälschungen, Mitteilungen des Deutschen Archäologischen 
Instituts Abteilung Kairo 47: 51-60.  
Campagno, M. 1993. Egipto en contacto: Las tempranas 
conexiones con Mesopotamia, Orientalia Argentina. Revista del 
Instituto de Historia Antigua Oriental 10 : 81-98. 
Campagno, M. 2001. ¿Asia o África? Una vez más sobre el 
motivo predinástico del “Señor de los Animales” en el Antiguo 
Egipto, Revista de Asia y África 116 : 419-430. 
Cassini, I. 1990-91. La Valle del Nilo e il Sahara: la Representazione, 
l’Ambiente, i Rapporti Reciproci, Origini 15 : 321-335. 
Cervello Autuori, J. 1996. Origen de la civilización y la 
monarquía faraónicas en su contexto africano, Sabadell. 
Czichon, R. & Sieversten, U. 1993. Aspects of Space and 
Composition in the Relief Representations of the Gebel el-Arak 
Knife-handle, Archéo-Nil 3 : 49-55. 
Davis, W. 1989. The Canonical Tradition in Ancient Egyptian Art, 
Cambridge. 
Delange, E. 2000. Le couteau dit du « Djebel el-Arak », Les 
Dossiers d’Archéologie 257 : 52-59. 



 

126 
 

Delange, E. 2009. Le poignard égyptien dit « du Gebel el-
Arak », Musée du Louvre Editions,2009. 
El-Yahky, F. 1985. The Sahara and Predynastic Egypt: an 
Overview, Journal of the Society for the Study of Egyptian 
Antiquities 15 : 81-85. 
Emery, W. 1961. Archaic Egypt, Harmondsworth. 
Faltings, D. 1998. Ergebnisse der neuen Ausgrabungen in Buto. 
Chronologie und Fernbeziehungen der Buto-Maadi-Kultur neu 
überdacht, in GUKSCH, H. & POLZ, D. (éds.), Stationen. Beiträge zur 
Kulturgeschichte Ágyptens. Rainer Stadelmann gewidmet. Mainz-am-
Rhein : 35-45.  
Frankfort, H. 1939. Cylinder Seals, London. 
Frankfort, H. 1959. The Birth of Civilization in the Near East, 
Bloomington. 
Gautier, P. 1993. Analyse de l’espace figuratif par dipôles. La 
tombe decorée No. 100 de Hiérakonpolis, Archéo-nil 3 : 35-47. 
Gilbert, P. 1947. Fauves au long cou communs à l’art Egyptien et à 
l’art Sumérien archaïques, Chronique d’Egypte 22 : 38-41. 
Hill, J.A. 2004. Cylinder Seal Glyptic in Predynastic Egypt and 
Neighboring Regions, BAR International Series 1223, Oxford. 
Hoffman, M. 1979. Egypt before the Pharaohs, New York. 
Huard,  P. & Allard, L. 1970. État des recherches sur les Chasseurs 
anciens du Nil et du Sahara, Bibliotheca Orientalis 27 : 322-327. 
Jiménez Serrano, A. 2007. Los primeros reyes y la unificación de 
Egipto, Jaén. 
Joffe, A. 2000. Egypt and Syro-Mesopotamia in the 4th millennium: 
implications of the new chronology, Current Anthropology 41 : 113-
123.  
Kantor, H. 1944. The final phase of Predynastic Culture: Gerzean 
or Semainean?, Journal of Near Eastern Studies 3 : 110-136.  
Kemp, B.J. 2006. Ancient Egypt. Anatomy of a civilization, London. 
Le Quellec, J.-L. 1993. Symbolisme et Art Rupestre au Sahara, Paris. 
Le Quellec, J.-L. 2005. Une nouvelle approche des rapports Nil-
Sahara d’après l’art rupestre, Archéo-Nil 15 : 67-74. 
Leclant, J. 1980. Égypte pharaonique et Afrique, in Séance 
publique des Cinq Académies. Institut de France, Paris : 3-11. 



 

127 
 

Leclant, J. & Huard, P. 1980. La Culture des Chasseurs du Nil et 
du Sahara, Mémoires du Centre de recherches anthropologiques, 
préhistoriques et ethnographiques 29, 2 vol., Alger. 
Mark, S. 1998. From Egypt to Mesopotamia. A Study of 
Predynastic Trade Routes, London.  
Massoulard, E. 1949. Préhistoire et Protohistoire d’Egypte, Paris. 
Menu, B. 1996. Naissance du pouvoir pharaonique, Méditerranées 
6/7 : 17-59. 
Midant-Reynes, B. 1992. Préhistoire de l’Égypte. Des premiers 
hommes aux premiers Pharaons, Paris. 
Midant-Reynes, B. 2003. Aux origines de l’Égypte. Du 
Néolithique à l’émergence de l’État, Paris. 
Moorey, P.R.S. 1987. On tracking cultural transfers in prehistory: the 
case of Egypt and Lower Mesopotamia in the fourth millennium BC, 
in Rowlands, M.J., Kristiansen, K. & Larsen, M.T. (éds.), Centre and 
Periphery in the Ancient World, Cambridge.  
Morgan, J. de 1897. Recherches sur les origins de l’Égypte, II : 
Ethnographie préhistorique, et Tombeau royal de Négadah, Paris.  
Muzzolini, A. 1991. Masques et théromorphes dans l’art rupestre 
du Sahara Central, Archéo-Nil 1 : 17-42. 
Nissen, H.J. 2001. Cultural and Political Networks in the Ancient Near 
East during the Fourth and Third Millennia B.C., in ROTHMAN, M.S. 
(éd.), Uruk Mesopotamia & Its Neighbors. Cross-Cultural Interactions 
in the Era of State Formation, Santa Fe / Oxford : 149-179. 
Petrie, W.M.F. & Quibell, J.E. 1896. Naqadah and Ballas, 
London. 
Pittman, H. 1996. Constructing context: the Gebel el-Arak Knife: 
Greater Mesopotamian and Egyptian interaction in the late fourth 
millennium BC, in Cooper, J.S. & Schwartz, G.M. (éds.), The Study of 
the Ancient Near East in the Twenty-first Century, Winona Lake. 
Pittman, H. 2001. Mesopotamian Intraregional Relations Reflected 
through Glyptic Evidence in the Late Chalcolithic 1-5 Periods, in 
Rothman, M.S. (éd.), Uruk Mesopotamia & Its Neighbors. Cross-
Cultural Interactions in the Era of State Formation, Santa Fe/ 
Oxford : 403-443.  
Podzorski, P.V. 1988. Predynastic Egyptian seals of known 
provenience in the R.H. Lowie Museum of Anthropology, Journal of 
Near Eastern Studies 47 : 259-268.  



 

128 
 

Quibell, J.E. 1900. Hierakonpolis, London. 
Quibell, J.E. & Green, F.W. 1902. Hierakonpolis II, London. 
Rice,  M. 1990. Egypt’s making. The origins of Ancient Egypt 
5000-2000 BC, London. 
Rothman, M.S. 2001. The Local and the Regional: An 
Introduction, in Rothman,, M.S. (éd.), Uruk Mesopotamia & Its 
Neighbors. Cross-Cultural Interactions in the Era of State 
Formation, Santa Fe/Oxford : 3-26.  
Smith, H. 1992. The Making of Egypt: A Review of the Influence of 
Susa and Sumer on Upper Egypt and Lower Nubia in the 4th 
millenium B.C., in Friedman, R. & Adams, B. (éds.), The Followers of 
Horus. Studies dedicated to Michael Allen Hoffman, Oxford : 235-246. 
Takacs, G. 1999. Etymological Dictionary of Egyptian. Volume 
One : A phonological Introduction, Leuven.  
Teissier, B. 1987. Glyptic Evidence for a Connection Between Iran, 
Syro-Palestine and Egypt in the Fourth and Third Millennia, Iran 25: 
27-53.  
Trigger, B.G. 1983. The Rise of Egyptian Civilization, in Trigger, 
B.G., Kemp, B.J., O’Connor, D. & Lloyd, A.B., Ancient Egypt. A 
Social History, Cambridge : 1-70. 
Vercoutter, J. 1992. L’Égypte et la vallée du Nil. Tome I: Des 
origines à la fin de l’Ancien Empire 12000-2000 av. J.C., Paris. 
Vertesalji, P. 1992. Le manche de couteau de Gebel el-‘Arak dans 
le contexte des relations entre la Mésopotamie et l’Egypte, in 
Charpin, D. & Joannes, F. (éds.), La circulation des biens, des 
personnes et des idées dans le Proche-Orient ancien, Paris : 29-41. 
Von der Way, Th. 1992. Indications of Architecture with Niches 
at Buto, in Friedman, R. & Adams, B. (éds.), The Followers of Horus. 
Studies dedicated to Michael Allen Hoffman, Oxford: 217-226. 
Wengrow, D. 2006. The Archaeology of Early Egypt. Social 
Transformations in North-East Africa, 10,000 to 2650 BC, Cambridge. 
 
 
 
 
 
 
 



 

129 
 

              
              Fig. 1 

 

               
          Fig. 2   

 

                
                   Fig. 3                                                                   Fig. 4 

 

Fig. 1 : Manche du couteau de Gebel el-Arak ; Nagada IICD-III (Czichon et Sieversten 1993 : 52). 

Fig. 2 : Manche du couteau de Gebel el-Arak (détail du “héros”) (Czichon et Sieversten 1993 : 52). 

Fig. 3 : Cylindre - sceau de Warka ; Période Chalcolithique tardive 5 (Smith 1992: 240). 

Fig. 4 : Vase de Warka ; Période Chalcolithique tardive 5 (Nissen 2001: 157). 



 

130 
 

                             
            Fig. 5                                            Fig. 6                                          Fig. 7 

  

                                  
                                                                     Fig. 8                                                Fig. 9 
 

              
  Fig. 10 

             
   Fig. 11 

 

Fig. 5 : Sceau de Suse ; Période Chalcolithique tardive II (Pittman 2001 : 414). 

Fig. 6 : Sceau de Suse ; Période Chalcolithique tardive II (Smith 1992 : 236). 

Fig. 7 : Sceau de Suse ; Période Chalcolithique tardive II (Smith 1992 : 236). 

Fig. 8 : Sceau de Warka ; Période Chalcolithique tardive IV (Pittman 2001 : 426). 

Fig. 9 : Sceau de Suse ; Période Chalcolithique tardive IV (Pittman 2001 : 428). 

Fig. 10 : Cylindre-sceau, style de Fara ; Période Protodynastique II (Frankfort 1939 : pl. XI). 

Fig. 11 : Cylindre-sceau, style de Fara ; Période Protodynastique II (Frankfort 1939 : pl. XI). 



 

131 
 

              
                                                        Fig. 12 

 

              
      Fig. 13                                                          Fig. 14 

 

             
                                  Fig. 15                                                    Fig. 16 

 

Fig. 12 : Ivoire de Hiérakonpolis ; Nagada III (Quibell 1900 : pl. XVI). 

Fig. 13 : Tombe N° 100 de Hiérakonpolis (détail du “héros”) ;Nagada IIC (Gautier 1993 : 43). 

Fig. 14 : Fragment céramique nagadéen ; Nagada II (Petrie & Quibell 1896 : LI). 

Fig. 15 : Cylindre du Musée du Caire ; Nagada III (De Morgan 1897 : 257). 

Fig. 16 : Signe hiéroglyphique de la ville de Cusas (Gilbert 1947 : 41). 



 

132 
 

         
Fig. 17 

 

            
                              Fig. 18                                                         Fig. 19                                         Fig. 20 
 

          
                                          Fig. 21                                                                                                       Fig. 22 

 

             Fig. 17 : Gravure rupestre dans la région d’Igli, Sud-Oranais (Leclant et Huard 1980 : 390). 

     Fig. 18 : Gravure rupestre dans la région de Karkur Talh,  

      Uweinat (Leclant et Huard 1980 : 370). 

          Fig. 19 : Gravure rupestre dans la région du Wâdi Teshwinêt (Le Quellec 1993 : 424). 

Fig. 20 : Gravure rupestre dans la région d’El Hosch,  

     au nord du Gebel Silsileh (Leclant et Huard 1980 : 370). 

        Fig. 21 : Gravure rupestre dans le Fezzan Sud-Occidental (Leclant et Huard 1980 : 373). 

      Fig. 22 : Gravure rupestre dans le désert de Nubie (Massoulard 1947 : pl. XXII). 
 

 


