
1 / 30

Le colonialisme interne, une notion
en débat : Dialogues entre Cardoso
de Oliveira, Gonzalez Casanova et
Stavenhagen
Breno Bringel
Universidade do Estado do Rio de Janeiro
Miguel Leone
CONICET, Universidad nacional de Formosa
2025

POUR CITER CET ARTICLE
Bringel, Breno & Miguel Leone, 2025. « Le colonialisme interne, une notion en débat :
Dialogues entre Cardoso de Oliveira, Gonzalez Casanova et Stavenhagen », Encyclopédie
Bérose des histoires de l'anthropologie. https://doi.org/10.70601/3of2xn6.

Version PDF générée le 29 octobre 2025.

ISSN 2648-2770
Publication en accès libre sous Licence Creative Commons - CC BY-NC-ND 4.0. Creative
Commons : Attribution - Utilisation non commerciale - Pas d’œuvre dérivée 4.0 International.
Cette licence s’applique sauf mention contraire pour certains contenus (photographies,
illustrations ou fichiers dont les droits spécifiques sont précisés).
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Publié dans le cadre de HITAL - Histoire transatlantique des Anthropologies d’Amérique
Latine / International Research Network - INSHS (CNRS), dirigé par Christine Laurière ;
Équipe du Departamento de Antropologia/Museu Nacional/UFRJ, LACED, sous la direction
d’Antonio Carlos de Souza Lima.
Publié dans le cadre du thème de recherche « Histoire des anthropologies au Brésil »,
dirigé par Stefania Capone (CNRS) et Fernanda Arêas Peixoto (Universidade de São
Paulo)

Introduction
Le colonialisme, entendu comme un système social, politique et économique par
lequel un État étranger domine et exploite une colonie, est l’un des phénomènes
les  plus  analysés  de  la  politique  moderne,  en  raison  de  ses  conséquences
profondes sur la formation du capitalisme mondial et des États-nations [1]. En
général, la colonisation implique l’appropriation de la terre, l’expropriation des
ressources, l’exploitation de la main-d’œuvre, la soumission de la population et
l’établissement d’un pouvoir sur une unité politique géographiquement extérieure
et peuplée de cultures différentes. Dans cette logique, le colonialisme est présenté
dans l’imaginaire moderne comme un phénomène construit de l’extérieur vers
l’intérieur. Cette vision ignore cependant ce qui a commencé à être défini il y a
environ un siècle comme le « colonialisme interne ». Les origines de ce terme sont
étroitement liées aux débats politiques sur le communisme et l’antiracisme menés

https://www.berose.fr/
https://doi.org/10.70601/3of2xn6
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 / 30

au sein  de la  Troisième Internationale  communiste  du parti  communiste  sud-
africain dans les années 1920 (Amin, 2009), mais son utilisation ultérieure a été
principalement  associée  à  la  création  d’une  grammaire  commune  autour  des
notions de «  tiers-mondisme  » et du «  libérationnisme  » mondial dans sa lutte
contre toutes les formes d’exploitation, d’oppression et de dépendance dans les
années 1960 (Bringel et Maldonado, 2016 : 402-408 ; Valdés, 2003).

La  généalogie  de  ce  terme est  multiple  et  a  été  étroitement  associée  à  des
mouvements sociaux et politiques qui se propagent sous différentes formes – sans
être bien connus ni être reliés les uns aux autres - dans le Sud et le Nord global.
En Afrique, il a été utilisé pour interpréter les logiques de domination exercées par
les élites internes au lendemain des luttes d’indépendance. Avant cela, il fut aussi
mobilisé à la suite des luttes de libération noire contre le racisme et la ségrégation
raciale,  avec l’Afrique du Sud comme cas emblématique,  initialement dans la
résistance des travailleurs noirs dans la quête d’une « République indigène », puis
face à l’apartheid (Adam, 1972  ;  Carter, Karis et Stultz, 1967). En écho à ces
inspirations,  des  militants  et  intellectuels  noirs  ont  émis  l’hypothèse  que  la
population racialisée des États-Unis formerait une « colonie interne » à l’intérieur
des frontières de la «  patrie impériale  » (Haywood, 1948). Au fil du temps, les
ghettos en deviennent l’exemple type (Cruser, 1968 ; Blauner, 1969) et la thèse du
colonialisme interne apparaît dans les discours de Malcolm X et même dans le
programme politique du Black Panther Party (Allen, 2015).

En  Europe,  moteur  du  colonialisme  à  l’échelle  mondiale,  le  débat  sur  le
colonialisme interne est apparu d’une manière différente, principalement à travers
des  revendications  politiques  pour  l’autodétermination  des  nations  sans  État
propre,  qui  se  sentent  subjuguées,  opprimées  et/ou  non  reconnues  dans  des
territoires définis par des États étrangers, mais dont elles dépendent. Il existe de
nombreux cas historiques et actuels en Europe, mais il existe aussi des cas de
«  nationalismes  périphériques  »  dans  la  périphérie  mondiale,  où  les  peuples
autochtones et les populations de nations sans État sont beaucoup plus privés de
libertés civiles et politiques, en plus d’être exclus et subalternisés, que les nations
sans État du centre (Hechter, 1975).

La notion de colonialisme interne a également permis d’interpréter les relations
coloniales  dans  des  pays  divers  et  complexes  tels  qu’Israël,  la  Thaïlande,  le
Pakistan,  le  Groenland,  le  Canada  ou  les  territoires  de  l’ex-Union  soviétique
(Torres Guillén 2017 : 2 ; Hicks 2004). Malgré les différences entre ces cas et leurs
implications (géo)politiques, toutes ces lectures affirment que le colonialisme n’est
pas seulement un phénomène « international », mais aussi « intra-national », avec
un potentiel explicatif pour comprendre les formes de domination et d’exploitation.

Au-delà des utilisations politiques préexistantes du terme, une grande partie de la
littérature internationale tend à considérer le mexicain Pablo González Casanova
comme l’un des précurseurs de la réflexion sur la notion de colonialisme interne
(Burawoy, 1974) [2]. Ce qui est intéressant, c’est que l’un des textes les plus cités
de  cet  auteur  sur  le  sujet,  souvent  qualifié  «  d’œuvre  pionnière  »  (González
Casanova, 1965a), n’est pas son premier article sur la question. Cependant, il est

https://www.berose.fr/article3969.html


3 / 30

rédigé en anglais et,  pour cette raison, a circulé beaucoup plus largement en
dehors de l’Amérique latine que son article original et fondateur publié deux ans
plus  tôt  en  espagnol  (González  Casanova,  1963a).  Dans  la  sphère  latino-
américaine, les ouvrages La democracia en México et Sociología de la Explotación
sont souvent reconnus comme ceux dans lesquels González Casanova (1965b  ;
1969) a systématisé le concept de colonialisme interne. Dans ce cas, la centralité
acquise par ces deux livres au fil du temps a fini par contribuer à obscurcir les
débats antérieurs et les publications d’articles de l’auteur lui-même et de ses
interlocuteurs les plus proches [3]. Dans une histoire où convergent les tentatives
de construction d’une pensée sociale en propre, la dépendance académique, la
division intellectuelle du travail scientifique, la centralité du livre dans les sciences
sociales et les asymétries dans la circulation des idées (Beigel, 2016 ; Bringel et
Domingues,  2015  ;  Silva,  2019),  il  y  a  quelque chose qui  est  souvent tu :  la
construction du débat latino-américain sur le colonialisme interne n’est pas née
uniquement de la créativité d’un intellectuel aussi central et fécond que González
Casanova,  elle  est  le  résultat  d’un  processus  collectif  de  collaborations  et
d’échanges d’idées, d’interrogations et de recherches.

Dans cet article, nous soutenons la thèse selon laquelle le débat scientifique sur le
colonialisme interne en Amérique latine est tributaire des dialogues fondamentaux
établis entre les Mexicains Pablo González Casanova et Rodolfo Stavenhagen et le
Brésilien Roberto Cardoso de Oliveira à la fin des années 1950 et dans la première
moitié des années 1960. Alors qu’ils avaient chacun des parcours, des expériences
et des points de vue différents, leur participation au Centre latino-américain de
recherche en sciences sociales (Centro Latinoamericano de Pesquisas en Ciencias
Sociales, ci-après CLAPCS ou «  Centre  »), une institution créée par l’UNESCO en
1957 et basée à Rio de Janeiro, qui a servi de principal lieu de dialogue et de
recherche sur le sujet, a été cruciale. Les recherches et les séminaires du Centre
furent déterminants pour le développement du concept. Le débat fut publié dans
sa revue América Latina, ce qui permit de le diffuser plus largement auprès du
public de la région ou des personnes intéressées par l’Amérique latine. L’objectif
de  cet  article  est  de  reconstituer  ces  dialogues  entre  Cardoso  de  Oliveira,
González Casanova et Stavenhagen autour du CLAPCS. Notre enquête ne vise pas
à construire une histoire intellectuelle du concept de colonialisme interne dans le
moule suggéré par Koselleck (2002). Au lieu de nous limiter au langage et à la
sémantique,  nous  explorerons  avant  tout  comment  le  contexte  et  l’échange
d’expériences ont joué un rôle déterminant dans la (ré)élaboration de la notion.
Nous essaierons de démontrer que la construction du concept de colonialisme
interne  a  été  indissociable  à  la  fois  de  la  circulation  transnationale  des
intellectuels favorisée par le Centre et de sa dynamique interdisciplinaire.

L’article est divisé en cinq parties, auxquelles s’ajoutent cette introduction et une
conclusion.  La  première  partie  présente  le  CLAPCS  comme  un  espace  de
convergence  transnationale  d’intellectuels,  en  soulignant  ses  activités  et  ses
répercussions en termes de circulation des idées et des personnes. La deuxième
partie introduit les premiers débats sur le concept de colonialisme interne, ses
principales influences et les échanges fondateurs. Dans la troisième partie, nous

https://www.berose.fr/article3969.html


4 / 30

examinons  selon  quelles  lignes  directrices  González  Casanova  a  façonné  le
concept,  puis  nous  examinons  les  avancées  ultérieures  proposées  par
l’anthropologie sociale, à travers les élaborations de Cardoso de Oliveira et de
Stavenhagen. Dans la dernière partie, nous reprenons certaines réélaborations
critiques et les échos du débat dans les développements ultérieurs.

Notre effort est donc similaire, bien que plus ample, à celui de Gandarilla (2018)
qui, tout en reconnaissant la centralité des réseaux du CLAPCS et le caractère
collectif  de  la  gestation  du  concept  de  colonialisme  interne,  se  concentre
principalement sur les contributions de González Casanova. Pour mener à bien
cette tâche,  nous avons utilisé des sources variées.  Pour la reconstruction de
l’espace social du CLAPCS, ainsi que l’insertion de Cardoso de Oliveira, González
Casanova  et  Stavenhagen  dans  l’institution,  nous  avons  utilisé  les  sources
suivantes : a) les comptes rendus des réunions du Comité directeur du CLAPCS-
FLACSO ; b) les rapports sur la participation des trois intellectuels au Centre ; c) le
plan d’activités du CLAPCS entre 1957 et 1965 ; d) des entretiens avec González
Casanova et Stavenhagen, ainsi qu’avec d’autres intellectuels qui ont participé au
CLAPCS ou qui ont collaboré avec le Centre. D’autre part, afin d’approfondir le
débat sur le colonialisme interne, nous ajoutons à ces sources de nature plus
biographique, contextuelle, historique, institutionnelle et intellectuelle, d’autres
sources  de  nature  textuelle  qui  nous  permettent  d’entrevoir  l’évolution  de  la
discussion dans les articles, les débats et les recherches du CLAPCS. À cette fin,
nous avons utilisé divers numéros de deux publications éditées par le Centre - le
Boletín et la revue América Latina - ainsi que les avancées et les résultats de
recherches  et  d’ouvrages  liés  au  sujet,  en  plus  d’autres  sources  secondaires
pertinentes.

Le CLAPCS comme espace de convergence
transnationale des sciences sociales
Après trois années d’intenses négociations et réunions, la deuxième Conférence
régionale des sciences sociales pour l’Amérique latine (2.ª Conferencia Regional
de Ciencias Sociales para América Latina), qui s’est tenue en avril 1957, a créé le
CLAPCS en tant que centre de recherche basé à Rio de Janeiro, et la Faculté latino-
américaine des sciences sociales (FLACSO), dédiée à l’enseignement et basée à
Santiago  du  Chili.  Un peu plus  d’un  mois  plus  tard,  un  décret  du  président
brésilien  Juscelino  Kubitschek  donnait  officiellement  naissance  au  Centre.  Le
CLAPCS  et  la FLACSO  ont partagé le même Comité directeur (CD),  chargé de
délibérer sur l’orientation des deux institutions (Beigel, 2009). Leurs membres,
élus  en  principe  pour  quatre  ans,  bien  que certains  aient  effectué  plus  d’un
mandat,  ont  été  des  acteurs  essentiels  de  l’institutionnalisation  des  sciences
sociales dans leurs pays respectifs [4]. Parmi eux, ils élisaient un président dont le
mandat durait deux ans. Pablo González Casanova, qui a rejoint le Comité en 1959,
en a été le président à deux reprises, en 1961-1962 et 1965-1966.

En plus de ce CD commun, le CLAPCS avait son propre directeur et un secrétaire
général.  Le premier directeur fut le sociologue brésilien Luiz de Aguiar Costa

https://www.berose.fr/article3969.html


5 / 30

Pinto,  qui  exerça  un mandat  de  quatre  ans  (1957-1961).  Il  fut  remplacé  par
l’anthropologue Manuel Diégues Junior qui dirigea le Centre pendant les années
1960 et une partie des années 1970. Tous deux ont entretenu des relations très
étroites avec les membres du CD, qui devaient approuver les rapports et les plans
de travail. Ils ont aussi participé activement à la vie intellectuelle du CLAPCS, en
organisant des événements, en coordonnant des recherches, en contribuant à des
publications et en encourageant, dans leurs pays respectifs, diverses activités. Le
directeur a joué un rôle crucial dans les tâches d’organisation et dans la direction
scientifique et politique du projet. Il était soutenu par le secrétaire général, qui a
également joué un rôle important dans la coordination des activités scientifiques
et administratives du Centre. Rodolfo Stavenhagen a été secrétaire général entre
août 1962 et décembre 1964, période durant laquelle il a vécu à Rio de Janeiro,
participant à la vie quotidienne du CLAPCS et contribuant à sa gestion aux côtés de
Diégues Jr. Il a été remplacé par l’Haïtien Jean Casimir, qui a occupé ce poste
jusqu’au début de l’année 1968, année où l’UNESCO a retiré son soutien financier
au Centre et où la dictature au Brésil s’est intensifiée. L’année suivante, en 1969,
le CD commun a été dissous et le CLAPCS a commencé à perdre ses principales
bases de soutien international à un moment de profonde instabilité politique dans
la région. Le CLAPCS est alors entré dans une période de retrait local/national de
ses activités et a fermé ses portes dix ans plus tard, en 1979, après une longue
crise.

Malgré  cette  trajectoire  heurtée,  la  première  décennie  du CLAPCS  a  été  une
période très fertile et intense, qui l’a positionné, en tant qu’institution, comme l’un
des  principaux  vecteurs  de  la  circulation  transnationale  d’intellectuels  à  un
moment clé de l’institutionnalisation des sciences sociales dans la région. En effet,
dès ses origines, le Centre s’est efforcé de créer des liens avec des espaces de
recherche et d’enseignement de toute la région. Il a également été un moteur
décisif de la création en 1967 du Conseil latino-américain des sciences sociales
(CLACSO),  qui  est  aujourd’hui  la  principale  institution  de  structuration  des
sciences sociales en Amérique latine [5].

En termes de recherche, le CLAPCS a réalisé plus de trente projets au cours de sa
seule première décennie. Ce qui frappe sans doute le plus dans ces recherches,
c’est l’engagement décisif en faveur d’une perspective latino-américaine basée sur
une  approche  empirique  des  questions  macro-sociales  (urbanisation,
industrialisation,  structure agraire,  développement économique et stratification
sociale) et des conflits sociétaux et des impacts du processus de modernisation et
de  développement.  Il  y  avait  également  un  désir  d’organiser  la  bibliographie
existante sur ces questions,  ainsi  que de générer des études sur les sciences
sociales elles-mêmes dans les différents pays. Une grande partie de la recherche a
impliqué des équipes multinationales qui travaillaient ensemble, examinant à la
fois les points communs et les spécificités des lieux et des pays. Des chercheurs
d’Argentine,  du Brésil,  du Chili,  de Colombie,  du Costa Rica,  du Mexique, de
l’Uruguay et du Venezuela ont été particulièrement impliqués dans les projets, qui
ont  donné lieu  à  divers  types  d’événements  et  de  séminaires,  ainsi  qu’à  des
publications communes d’envergure régionale. Au cours de sa première décennie,

https://www.berose.fr/article3969.html


6 / 30

le CLAPCS a organisé quinze séminaires majeurs, dont le premier Séminaire latino-
américain  sur  la  stratification  et  la  mobilité  sociale  (1.er  Seminario
Latinoamericano  de  Estratificación  y  Movilidad  Social)  (1958),  le  Séminaire
international « Resistências à Mudança » (1959), la Conférence internationale sur
la  recherche  comparative  (Conferencia  Internacional  sobre  Investigación
Comparativa) (1964), le Séminaire sur les sciences sociales en Amérique latine
(Seminario Ciencias Sociales en América Latina) (1965) et le Séminaire sur la
sociologie du développement (Seminario sobre Sociología del Desarrollo) (1968).

Ces séminaires et les recherches qui les ont fait naître, ainsi que la structure
institutionnelle du CLAPCS lui-même, ont permis de créer un lieu de rencontre
unique pour les principaux acteurs des sciences sociales latino-américaines. La
circulation au siège du Centre, dans ses activités quotidiennes et ses événements,
ne s’est cependant pas limitée aux intellectuels de la région, mais a également
favorisé  un  fort  échange  avec  les  institutions  et  les  acteurs  du  Nord.  Des
intellectuels du Nord ont également visité le Centre dans le cadre de missions à
court et moyen terme, tels qu’Alain Touraine, Charles Wright Mills, Joseph Kahl et
Herbert Blumer, parmi beaucoup d’autres. Les deux derniers sont venus au Centre
en tant qu’experts de l’UNESCO  et ont participé à de nombreuses activités du
CLAPCS [6].

Herbert Blumer a été le premier expert de l’UNESCO au sein du CLAPCS. Quand il
est arrivé à Rio de Janeiro en août 1958, il avait déjà une carrière bien établie. Il
avait été président de l’American Sociological Association et éditeur de l’American
Journal of Sociology pendant plus de dix ans (1941-1952). Il avait déjà une grande
expérience à l’Université de Chicago, où il a travaillé de 1927 à 1952, année où il
s’est installé à Berkeley pour fonder le Département de sociologie de l’Université
de Californie. Sa contribution sur l’interactionnisme symbolique et les méthodes
de recherche en sciences  sociales  a  été  très  influente  et  a  laissé  des  traces
importantes dans le Centre. Sa première mission a été de coordonner la recherche
sur  les  implications  sociales  de  l’industrialisation  dans  le  Recóncavo,  Bahia
(Boletín  del  CLAPCS,  1958,  n.2  :  3)  [7].  Blumer  a  également  participé  à  de
nombreuses  activités  du  Centre  et  a  coordonné  une  étude  théorique  et
méthodologique  sur  l’urbanisation  et  l’industrialisation,  dont  l’objectif  était
d’analyser la discussion existante sur le sujet, en essayant d’établir un «  schéma
conceptuel  et  des  axes  méthodologiques  afin  de  dissiper  la  grande confusion
d’idées et de concepts existant dans la bibliographie » (Boletín del CLAPCS, 1959,
n.2 : 8-9 ; Blumer, 1959).

Blumer retourne aux États-Unis  en octobre 1959 et  quelques mois  plus tard,
Joseph Kahl arrive au CLAPCS et reste à Rio de Janeiro jusqu’au début de l’année
1961.  Il  coordonne  le  projet  «  Orientación  de  las  Carreras  Ocupacionales
vinculadas al Desarrollo Económico  » (Orientation des carrières professionnelles
liées au développement économique), qui vise à étudier les aspects psychosociaux
du  changement  social  (Boletín  del  CLAPCS,  1960,  n.3  :  88-91),  dans  une
perspective fortement marquée par les théories de la modernisation (Kahl, 1962).
Ses principales contributions ont été ses apports méthodologiques et ses études

https://www.berose.fr/article3969.html


7 / 30

sur la stratification sociale. Quelques années avant son arrivée à Rio de Janeiro, il
avait  publié  The American Class Structure  (Kahl,  1957),  considéré comme un
ouvrage fondateur sur le sujet, ayant contribué à la délimitation de ce champ
d’études. Il s’agissait d’ailleurs d’un thème central de l’agenda du CLAPCS, dans
lequel il a été pionnier au Brésil, puisque les premières études systématiques sur
la  stratification  sociale  dans  ce  pays  sont  associées  aux  experts  envoyés  par
l’UNESCO,  principalement  Bertram Hutchinson,  Sugiyama  Yutaka  et  Kahl  lui-
même (Aguiar, 2001). Contrairement à Blumer, Kahl s’intéressait particulièrement
à l’Amérique latine. Il a écrit son livre sur la stratification aux États-Unis pendant
qu’il était étudiant en doctorat au Mexique et il s’est alors enthousiasmé pour la
région. C’est là-bas qu’il a rencontré Pablo González Casanova, sur qui il a écrit un
livre à la fin des années 1970, comparant ses contributions à celles de deux autres
auteurs qu’il connaît bien : Gino Germani et Fernando Henrique Cardoso (Kahl,
1976).

L’expérience de Kahl à Rio de Janeiro s’est jointe aux influences de son expérience
mexicaine et, depuis lors, il est devenu un grand diffuseur aux États-Unis des idées
produites en Amérique latine [8]. Il a également reçu plusieurs chercheurs latino-
américains dans son pays d’origine. C’est le cas de Glaucio Soares, avec qui il a
établi une relation étroite pendant l’année qu’il a passée à Rio de Janeiro. Soares a
réalisé sa thèse de doctorat avec Kahl entre 1962 et 1965, après s’être rendu au
Mexique, recommandé par son futur directeur de thèse, pour donner un cours de
méthodologie au Musée national d’anthropologie et d’histoire du Mexique (Brasil
Jr., 2013 : 98). C’est là que Soares, avant d’embarquer pour son séjour aux États-
Unis,  a  pu  rencontrer  González  Casanova  et  approfondir  son  intérêt  pour
l’Amérique latine, ce qu’il a vécu avec plus d’intensité après avoir terminé son
doctorat et pris la direction de l’École de Sociologie de la FLACSO à Santiago du
Chili (Castro Gomes et Araujo, 2008).

Quant aux noms cités précédemment qui ont collaboré plus ponctuellement, la
carrière  d’Alain  Touraine  en  Amérique  latine  s’est  construite  autrement,  le
CLAPCS n’étant pas vraiment un élément important dans sa trajectoire, même s’il a
assisté  à  plusieurs  reprises  aux  activités  du  Centre  entre  1959  et  1964.  En
revanche, dans le cas de Wright Mills, bien que sa collaboration soit également
pertinente, son parcours a été différent. Sa participation à un séminaire du Centre
en 1959 a été, comme nous le verrons, un stimulant essentiel pour la construction
du concept de colonialisme interne.

Dans le  cadre de cette  intense dynamique de recherche et  de circulation,  la
relation que González Casanova et Stavenhagen ont entretenue avec le CLAPCS est
loin d’être ponctuelle. Comme il a déjà été mentionné, tous deux ont occupé des
postes de direction importants, ce qui indique un lien organique avec le Centre.
C’est pourquoi il est frappant que la bibliographie sur leurs contributions et leurs
trajectoires s’attarde relativement peu sur leurs relations avec le Brésil et les liens
étroits qu’ils ont entretenus avec le CLAPCS entre la fin des années 1950 et le
milieu des années 1960.

On sait cependant que Pablo González Casanova et Rodolfo Stavenhagen ont été

https://www.berose.fr/article3969.html


8 / 30

des acteurs centraux de l’institutionnalisation de la sociologie au Mexique et en
Amérique latine (De la Garza, 2015). Tous deux ont joué un rôle de leadership
intellectuel (Jackson et Blanco 2016  ; Zapata, 1981) et on se souvient d’eux non
seulement pour leurs contributions substantielles (Zapata, 1995), mais aussi pour
avoir occupé des postes importants à l’intérieur et à l’extérieur de l’université.
González Casanova a été directeur de la Faculté de sciences politiques et  de
sociologie (Facultad de Ciencias Políticas y Sociología) (1957-1965) et de l’Institut
de  recherches  sociales  (Instituto  de  Investigaciones  Sociales)  (1966-1970)  de
l’UNAM,  recteur  de  l’UNAM  (1970-1972),  président  de  l’Association  latino-
américaine  de  sociologie  (Asociación  Latinoamericana  de  Sociología  -  ALAS)
(1968-1972  et  1983-1985)  et  conseiller  de  l’Université  des  Nations  Unies
(1982-1988), entre autres.

Dans  le  cas  de  Stavenhagen,  on  souligne  généralement  son  leadership
institutionnel à partir des années 1970 dans la création et la direction initiale du
Centre d’Études sociologiques (Centro de Estudios Sociológicos - CES/COLMEX)
(1973-1976),  son  rôle  fondamental  dans  la  création,  en  1975,  de  la  FLACSO
Mexique, sa participation au ministère mexicain de l’Éducation publique en tant
que directeur général des cultures populaires (1977-1979) ou son travail en tant
que sous-directeur général de l’UNESCO - responsable de la division des sciences
sociales (1979-1989) - et plus tard, au début du XXIe siècle, en tant que rapporteur
spécial des Nations Unies pour les droits des peuples autochtones.

Né en 1922, González Casanova a dix ans de plus que Stavenhagen, dont il a été le
professeur  dans  les  années  1950.  Quelques  années  plus  tard,  il  l’a  invité  à
rejoindre l’UNAM en tant que maître de conférences. Les deux hommes se sont liés
au CLAPCS à des moments différents et de manière différente. González Casanova
l’a  fait  avec  le  grand  promoteur  de  l’institutionnalisation  de  la  sociologie
mexicaine, Lucio Mendieta y Nuñez (Serrano, 2016), en octobre 1959, lors de la
troisième réunion du CD, qui se tient à Rio de Janeiro. À son tour, Stavenhagen a
rejoint le CLAPCS avec le président du CD de l’époque, son compatriote González
Casanova,  en août 1962, lors de la sixième réunion du CD,  qui  s’est  tenue à
Mexico.  Chacun  à  leur  manière,  ils  ont  contribué  de  manière  décisive  à
l’instauration d’un dialogue latino-américain et à l’élaboration conceptuelle de la
notion de colonisation interne.

Inspirations et premiers échanges : société duale
et obstacles au développement
Les premiers  pas du CLAPCS  se  déroulent  à  une époque où la  théorie  de la
modernisation, représentée sous une forme plus élaborée dans la région par la
sociologie de Gino Germani (Domingues et Maneiro, 2004), était en plein essor.
Malgré cela, le structuralisme de la CEPAL, et en particulier les contributions de
Prebisch  et  Furtado  sur  les  relations  entre  le  centre  et  la  périphérie  dans
l’économie internationale, a également marqué la sociologie latino-américaine à
une époque où la discussion sur les «  sociétés sous-développées  » en tant que
« sociétés duales » était très répandue. Selon Frank (1972), ce sont les idées de

https://www.berose.fr/article3969.html


9 / 30

J.H. Boeke sur la société indonésienne qui ont soulevé pour la première fois, au
début  des  années  1940,  le  problème  des  asymétries  dans  le  développement
capitaliste que certains secteurs de l’économie nationale pouvaient présenter face
à  des  processus  accélérés  de  croissance  économique  et  industrielle  (Torres
Guillén, 2012). À la même époque, Many Mexicos de Lesley Byrd Simpson et, un
peu plus tard, Os dois Brasis de Jacques Lambert, ont constitué une approche plus
systématique de ces questions.

Dans ce champ de débats, la question des «  sociétés duales  » était un thème
récurrent au sein du CLAPCS. Ce fut un élément central du séminaire « Resistência
à Mudança : Fatores que impedem ou dificultam o Desenvolvimento » (Résistance
au changement : facteurs qui empêchent ou entravent le développement), organisé
par le CLAPCS en 1959. Il s’agit d’une activité qui a été reprise à plusieurs reprises
dans les mémoires du Centre, ainsi que par les participants et les intéressés par le
sujet (Ferreira, 1999). En effet, le séminaire, très fréquenté par le public, a vu la
participation  d’une  soixantaine  de  chercheurs  de  différents  pays  (Boletín  del
CLAPCS, 1959 : 16), dont Jacques Lambert, Jean Labbens, Roger Sèguin, C. Wright
Mills, Alfred Métraux et Gino Germani, en dialogue avec d’importants intellectuels
brésiliens tels que Milton Santos, Thales de Azevedo, Florestan Fernandes, Juarez
Brandão Lopes, Fernando Henrique Cardoso et Octavio Ianni.

Le travail présenté par Jacques Lambert a servi en quelque sorte de document-
cadre et était intitulé « Los obstáculos al desarrollo provenientes de la formación
de una sociedad dualista » (Obstacles au développement résultant de la formation
d’une  société  dualiste).  Par  ailleurs,  la  conférence  de  Wright  Mills,  intitulé
« Remarks on the problems of industrial development », est quant à elle devenue
l’une des plus suivies. González Casanova a souligné à plusieurs reprises que c’est
lors  de  cette  conférence  qu’il  a  entendu  pour  la  première  fois  l’expression
«  colonialisme  interne  »  (Torres  Guillén,  2012).  En  effet,  Mills  avait  dit,  en
reprenant l’article précédent de Lambert :

Les sections développées à l’intérieur du monde sous-développé -
 dans les capitales et dans les marges - sont une forme curieuse
de pouvoir impérialiste, qui possèdent quelque chose comme des
colonies internes. Elles sont parfois des États, mais pas vraiment
des  Nations,  et  les  États  qu’elles  dominent  sont  souvent  des
parasites dans l’économie locale, plutôt que des instruments pour
créer une nouvelle économie (Wright Mills, 1960 : 285).

Mais, s’il est vrai que c’est Wright Mills qui a inspiré González Casanova, c’est
bien l’intellectuel mexicain « qui en a fait un concept analytique » (Torres Guillén,
2017 : 1), en l’inscrivant dans le débat scientifique régional et international9 [9].
Cela n’implique pas qu’il ait été le premier à utiliser le terme ni qu’il ignorait les
racines  marxistes  du  débat,  même  si  certaines  généalogies  antérieures
importantes  ont  été  ignorées  par  l’intellectuel  mexicain.  En  fait,  González
Casanova  (2006)  reconnaît  Lénine  comme  un  point  de  départ  crucial,
principalement  dans  son  ouvrage  classique  dans  lequel  il  affirme qu’un  pays
impérialiste exporte l’exploitation du prolétariat vers ses colonies ou vers d’autres
pays sous-développés dont il peut contrôler les termes de l’échange (Lénine, 1952

https://www.berose.fr/article3969.html


10 / 30

[1916]). Un autre apport fondamental concerne le rôle des « minorités nationales »
dans les États et la nécessité de dénoncer les violations de l’égalité nationale.

Les contributions de Lénine doivent être lues dans le cadre des débats de la
gauche  internationaliste  de  l’époque.  Après  la  révolution  russe  de  1917,
l’Internationale  communiste  nouvellement  créée  a  consacré  ses  efforts  à
reconnaître la lutte anticoloniale des peuples non occidentaux et a convoqué une
réunion à cette fin : le Congrès des peuples d’Orient, qui s’est tenu en 1920 à
Bakou, en Azerbaïdjan. C’est là qu’ont eu lieu les premières grandes discussions
sur le marxisme et la question coloniale (Broué, 1977) et qu’a été créé un contexte
fondamental pour le renforcement d’une «  tradition noire radicale  » (Robinson,
1983) qui a continué à contester le colonialisme (interne et externe), le racisme et
la surexploitation capitaliste.

Dans ce même moment politique, bien que dans un contexte différent, Gramsci a
tenté  d’expliquer  dans  ses  Quaderni  del  carcere  écrits  entre  1929  et  1935,
comment  dans  le  cas  italien,  il  n’était  possible  de  comprendre  la  misère  du
Mezzogiorno qu’à partir de la domination et de la richesse du Nord. Selon les
propres  termes  de  Gramsci,  le  Nord  était  une  sorte  de  «  sangsue  »  qui
s’enrichissait aux dépens du Sud. Il faut ajouter l’influence sur González Casanova
des contributions de Mariátegui sur la place des peuples autochtones et les échos
de sa célèbre polémique avec Haya de la Torre, devenue une source d’inspiration
incontournable  pour  critiquer  les  perspectives  modernisatrices.  De  même,  les
idées  d’Henri  Lefebvre  et  de  Nicos  Poulantzas  sur  l’occupation  et  la
restructuration de l’espace et du pouvoir dans le capitalisme ont été cruciales
(González Casanova, 2006).

Ces contributions intellectuelles et politiques ont été fondamentales pour rendre
visibles les relations centre-périphérie non seulement entre les États, mais aussi à
l’intérieur d’un pays, d’une société ou d’une région. C’est ainsi que la notion de
colonialisme  interne  a  proposé  une  approche  sur  ce  type  de  relations  de
domination, en dépassant une vision d’extériorité, et en impactant les explications
structurelles et historiquement fondées sur le caractère de «  dualité  » de ces
sociétés. Il faudrait situer les influences marxistes de González Casanova et la
coexistence avec le  fonctionnalisme et  le  développementalisme modernisateur,
très présents dans le CLAPCS et dans le débat de l’époque, dans un processus
progressif  de «  transition  » du débat intellectuel  et  politique latino-américain.
D’une part,  la  pensée de gauche se renouvelle  à  cette époque,  critiquant les
lectures  antérieures  plus  mécaniques  du  marxisme.  D’autre  part,  entre  la
révolution cubaine de 1959 et le coup d’État de 1964 au Brésil, il y a eu, comme le
suggère Zapata (1990 : 217), un glissement progressif «  entre l’industrialisation
substitutive  et  un  nouveau  modèle  de  domination  politique  dans  lequel  les
militaires ont commencé à jouer un rôle différent de celui  qu’ils  avaient joué
jusqu’alors ».

Cela a conduit, au début des années 1960, à l’émergence de perspectives plus
critiques sur le développement, qui remettaient en cause les visions dichotomiques
et étapistes (Bringel et Echart, 2017). L’une de ces voies d’explication était le

https://www.berose.fr/article3969.html


11 / 30

concept de marginalité, à travers lequel émergeaient une « société participante »
et une « société de masses marginale » (Cortes, 2018). Le débat sur la marginalité
est très vaste et a suivi  des itinéraires très différents :  depuis son utilisation
sociale  ou  culturelle,  initialement  associée  au  début  des  années  1960  aux
processus de modernisation, jusqu’à des formulations plus critiques des années
plus  tard  avec  Aníbal  Quijano,  José  Nun,  Fernando  Henrique  Cardoso,  Luiz
Antonio Machado da Silva, Lúcio Kowarick et d’autres.

L’une  des  principales  avancées  des  théories  les  plus  significatives  de  la
marginalité a été de dépasser la vision qui séparait un secteur intégré d’un secteur
marginal et d’incorporer une conception relationnelle, dans laquelle il y aurait
différents  types  de  relations  et  de  niveaux  de  domination.  Sur  le  plan
institutionnel,  un  grand  nombre  de  ces  débats  ont  eu  lieu  au  niveau  latino-
américain sous les auspices de la Fondation Ford, dont les rôles du Centre de
Recherches en Sciences sociales (Centro de Investigaciones Sociales) de l’Institut
Torcuato Di Tella à Buenos Aires, de l’Institut latino-américain de planification
économique et sociale (Instituto Latinoamericano de Planificación Económica y
Social -  ILPES) et du Centre pour le développement social en Amérique latine
(Centro para el Desarrollo Social para América Latina - DESAL), basé à Santiago
du  Chili,  ont  été  particulièrement  importants.  On  pourrait  dire,  de  manière
parallèle, que le débat sur le colonialisme interne, que nous reconstituerons dans
les sections suivantes, a sans doute constitué une autre voie de remise en question
des sociétés duales. Dans ce cas, le principal cadre institutionnel a été le CLAPCS.

Le colonialisme interne selon Pablo González
Casanova
Après le séminaire Resistencias à Mudança, González Casanova a commencé à
travailler sur ses premières formulations du colonialisme interne. Son admiration
pour Mills est allée bien au-delà de « l’emprunt » de cette idée, partageant avec lui
la production d’une «  imagination sociologique  » créative et hétérodoxe (Torres
Guillén,  2017).  Dans  ce  processus,  González  Casanova  a  construit  sa  propre
interprétation du sujet, dont le premier germe se trouve dans son texte « Sociedad
plural y desarrollo. El caso de México » (Société plurielle et développement. Le cas
du Mexique), publié en 1962 dans la revue América Latina du CLAPCS. Mobilisant
des données empiriques sur l’alimentation, la consommation de biens de base et
l’analphabétisme, González Casanova a démontré que,  même si  la  marginalité
avait diminué en termes relatifs au cours des premières décennies qui ont suivi la
révolution mexicaine, ses valeurs absolues avaient augmenté, conservant, de plus,
une  tendance  à  la  hausse  (González  Casanova,  1962).  González  Casanova  en
conclut que la «  société plurielle  », caractéristique des pays coloniaux et sous-
développés,

peut subsister pendant des périodes relativement longues dans
les  pays  qui  ont  atteint  une  indépendance  politique  et
économique relative, qui ont réalisé une réforme agraire, qui ont
entamé  les  processus  de  capitalisation,  d’industrialisation  et
d’urbanisation  caractéristiques  du  développement  (González

https://www.berose.fr/article3969.html


12 / 30

Casanova,  1962,  p.  41).

Il  publie  ensuite  un  article  dans  la  revue  Desarrollo  Económico,  éditée  par
l’Institut  de  développement  économique  et  social  (Instituto  de  Desarrollo
Económico y Social - IDES) de Buenos Aires, dans lequel il s’interroge sur «  la
domination des groupes et classes les plus puissantes à l’intérieur de la nation sur
les  groupes  et  classes  moins  puissantes  et  marginales  » (González  Casanova,
1963a : 285). La même année, l’article «  Sociedad plural, colonialismo interno y
desarrollo  » (Société plurielle, colonialisme interne et développement), qui peut
être considéré comme le texte fondateur du débat académique dans la région,
paraît  à  nouveau dans  la  revue du CLAPCS.  C’est  là  que González  Casanova
(1963b) aborde explicitement le «  colonialisme interne  », en essayant de trouver
une  définition  structurelle  qui  «  pourrait  servir  à  [produire]  une  explication
sociologique  du  développement  »  (González  Casanova,  1963b  :  17),  et  des
«  problèmes des sociétés sous-développées  » (González Casanova, 1963b : 18).
Ainsi,  le  concept  de  colonialisme  apparaît  comme  une  interpellation  sur  la
condition structurelle des « sociétés duales » :

Après avoir obtenu l’indépendance, les anciennes colonies (...)
conservent surtout le caractère dual de la société et un type de
relations similaires à celles de la société coloniale, qui méritent
une étude objective et systématique (González Casanova, 1963b :
24-25).

Il présente ensuite une définition du concept qui, à quelques variations près, a
perduré en tant que telle jusqu’à aujourd’hui :

[Le colonialisme interne] est une structure de relations sociales
de  domination  et  d’exploitation  entre  des  groupes  culturels
hétérogènes et distincts. S’il  y a une différence spécifique par
rapport  aux  autres  rapports  de  domination  et  d’exploitation
(ville/campagne, classes sociales), c’est l’hétérogénéité culturelle
qui produit historiquement la conquête de certains peuples par
d’autres,  et  qui  nous  permet  de  parler  non  seulement  de
différences culturelles (qui existent entre la population urbaine et
rurale et dans les classes sociales), mais aussi de différences de
civilisation (...).) La structure coloniale et le colonialisme interne
se distinguent de la  structure de classes,  car il  ne s’agit  pas
seulement  d’une  relation  de  domination  et  d’exploitation  des
travailleurs par les propriétaires des biens de production et leurs
collaborateurs,  mais  d’une  relation  de  domination  et
d’exploitation  d’une  population  (avec  ses  différentes  classes,
propriétaires  et  travailleurs)  par  une  autre  population  qui  a
également  différentes  classes  (propriétaires  et  travailleurs)
(González Casanova, 1963b : 25-26).

Depuis,  l’hétérogénéité  culturelle  et  structurelle,  les  multiples  relations  de
domination et d’exploitation et la structure coloniale sont devenues des éléments
clés d’une notion qui s’est sédimentée dans la pensée de González Casanova à la
suite de la confluence entre son propre processus en tant que chercheur dans
différentes écoles et instituts de l’UNAM (Torres Guillén, 2012 ; Gandarilla, 2018)
et ses échanges avec d’autres intellectuels latino-américains et internationaux qui

https://www.berose.fr/article3969.html


13 / 30

cherchaient à avoir une vision critique du développement. Son insertion dans le
CLAPCS lui a permis non seulement de participer à des événements pertinents
comme le séminaire Resistências à Mudança, mais aussi d’avoir un accès privilégié
à un débat latino-américain et international et de suivre de près les échanges que
son compatriote Stavenhagen commençait à avoir avec l’anthropologue brésilien
Cardoso de Oliveira. De même, le fait qu’il ait choisi la revue América Latina pour
publier ses articles sur le sujet n’est pas une simple coïncidence. Stavenhagen
était déjà secrétaire général du CLAPCS et l’une de ses missions était de renforcer
les publications du Centre. González Casanova lui-même a raconté que les éditeurs
de la revue América Latina avaient initialement prévu de publier au début de 1963
un  texte  de  Stavenhagen  qui  utilisait  également  le  concept  de  colonialisme
interne, mais que Stavenhagen lui-même avait décidé de reporter la publication de
son article  au  numéro  suivant,  laissant  ainsi  la  place  à  l’article  de  González
Casanova [10]10.

Au  cours  de  ce  processus,  González  Casanova  s’est  plongé  dans  un  projet
ambitieux qui allait devenir La democracia en México. Ce livre, publié en 1965,
présente  une  analyse  lucide  et  critique  du  système  politique  mexicain
postrévolutionnaire  (Jackson  et  Blanco,  2016)  et  intègre  également  les
élaborations présentées par l’auteur dans les deux articles susmentionnés de la
revue América Latina.  C’est précisément dans ces élaborations que l’auteur a
trouvé  des  solutions  possibles  aux  failles  détectées  dans  la  relation  entre  la
structure sociale et la structure politique mexicaine. En effet, selon lui, la division
du pays en deux ou plusieurs mondes, avec des caractéristiques différentes, est
liée à un phénomène plus profond, qui est le colonialisme interne, ou la domination
et l’exploitation de certains groupes culturels par d’autres (1967 : 89).

Bien que les liens de González Casanova avec le CLAPCS aient été étroits sur le
plan institutionnel et intellectuel, le sociologue mexicain n’a jamais effectué de
séjours prolongés à Rio de Janeiro. Tout en intégrant formellement les cadres
politiques du CLAPCS,  il  a  fortement contribué,  au Mexique,  à l’établissement
d’une nouvelle culture intellectuelle, en menant des processus de modernisation
disciplinaire  dans les  sciences sociales  de son pays.  Dès lors,  il  a  cherché à
explorer la richesse heuristique de la notion de colonialisme interne, car, comme il
l’a  souligné  dans  son  article  de  1963,  la  catégorie  nécessitait  «  une  étude
analytique et objective » afin de saisir toute « sa richesse explicative et pratique »
(González Casanova, 1963b : 27).

C’est  ce  qu’il  a  tenté  de  faire  dans  l’ouvrage  Sociología  de  la  explotación
(Sociologie de l’exploitation), où il systématise les mécanismes de transferts de
surplus et analyse le colonialisme interne comme une forme d’exploitation (« par
région  ») pouvant se combiner avec l’exploitation de classe (González Casanova,
1969). Il a continué à analyser l’importance de comprendre le fonctionnement de
la variable ethnique dans ces formes d’exploitation et de domination. Dans La
democracia en México, il affirme que « le problème indigène est essentiellement
un  problème  de  colonialisme  interne.  Les  communautés  indigènes  sont  nos
colonies internes » (González Casanova, 1965b : 104). Ou encore : « le colonialisme

https://www.berose.fr/article3969.html


14 / 30

interne existe partout où il y a des communautés indigènes » (González Casanova,
1965b : 105). Cependant, ce n’est pas González Casanova qui a le plus travaillé sur
cette dimension du concept.

Colonialisme interne, ethnicité et friction
interethnique : les contributions de Cardoso de
Oliveira et de Stavenhagen
L’espace d’échange scientifique du CLAPCS a accueilli des débats sur l’ethnicité
dès sa création. Au début, comme à l’accoutumée, il l’a fait dans le cadre de ce qui
était alors compris comme le problème de «  l’assimilation  » des «  populations
indigènes », des paysans et des communautés rurales, tous compris, à leur tour,
comme des «  populações atrasadas  » (populations en retard) et des «  fatores de
resistência  à  mudança social  » (facteurs  de résistance au changement  social)
(Boletín del CLAPCS, 1959, n.4 : 16). Cependant, même à partir de ces ancrages
politiques et idéologiques discutables, ce qui était défini comme la « sociologie du
développement  » s’est avéré être un champ très perméable au «  problème de
l’ethnicité ». Les débats que Cardoso de Oliveira et Stavenhagen ont menés dans
ce champ n’ont pas tardé à apporter une réponse critique à cette perspective du
« développement ».

L’article dont Stavenhagen a décidé de reporter la publication pour faire place au
texte  de  González  Casanova  s’intitulait  «  Clases,  colonialismo  y  aculturación.
Ensayo sobre un sistema de relaciones interétnicas  » (Classe,  colonialisme et
acculturation. Essai sur un système de relations interethniques) et faisait partie du
quatrième  numéro  de  la  revue  América  Latina,  également  publié  en  1963.
Stavenhagen y reprend le concept de colonialisme interne, sur lequel il travaillait
depuis son arrivée à Rio de Janeiro, un an plus tôt, et cherche à le rapprocher de la
question de l’ethnicité, en le problématisant à partir de données empiriques issues
de ses propres recherches. L’objectif du texte était de « réorganiser les données
connues [sur les  relations interethniques dans les  régions interculturelles  des
Altos de Chiapas et du Guatemala] en un schéma d’interprétation qui diffère des
schémas courants en anthropologie  » (Stavenhagen, 1963 : 64). L’article affirme
que «  l’analyse des classes  » est «  plus adéquate pour comprendre les relations
entre l’économie et la société  » et la place que les ethnies y jouent (1963 : 63).
Dans ce sens, Stavenhagen a fait une observation critique :

L’importance  que  les  ethnologues  ont  accordée  aux  éléments
culturels  des  populations  indigènes  a  longtemps  dissimulé  la
nature  des  structures  socio-économiques  dans  lesquelles  ces
populations sont intégrées (Stavenhagen, 1963 : 65).

Stavenhagen (1963 : 100) souligne que «  le caractère de classe et le caractère
colonial des relations interethniques sont deux aspects intimement liés du même
phénomène  » et propose de lire les relations interethniques, entre indigènes et
ladinos,  comme «  un ensemble complexe et intégré  » (1963 :  65),  c’est-à-dire
comme «  un système de relations  » (1963 : 89) qui forme la même structure de
classe dans laquelle les deux secteurs entretiennent des relations de domination et

https://www.berose.fr/article3969.html


15 / 30

de conflit entre eux.

Il n’est pas possible de comprendre cette lecture de Stavenhagen sans comprendre
sa propre trajectoire intellectuelle. Comme le soulignent Oto et Catelli (2018 : 14),
la place qu’occupaient l’anthropologie et les questions sur les peuples autochtones
dans sa formation l’a amené à se préoccuper particulièrement de la dimension
ethnique  du  colonialisme  interne.  Stavenhagen  avait  obtenu  son  diplôme
d’anthropologie en 1951 à l’Université  de Chicago,  après avoir  été l’élève de
Robert  Redfield.  Il  s’est  ensuite  inscrit  au  programme de maîtrise  de  l’École
nationale d’anthropologie à l’UNAM et a été invité à participer à une recherche sur
les peuples indigènes qui allaient être affectés par la construction du barrage
hydroélectrique  Miguel  Alemán  à  Oaxaca.  Bien  qu’il  ait  été  engagé  pour
accompagner les  indigènes dans leur déplacement et  les  convaincre que cela
serait positif pour eux, il s’est rapidement rangé du côté des indigènes, s’alignant
sur  une  position  contraire  à  l’indigénisme  assimilationniste  qui  prônait
« l’intégration nationale » (Stavenhagen, 1953). Peu de temps après, Stavenhagen
rencontre  González  Casanova,  son  professeur  à  l’UNAM.  En  1958,  alors  qu’il
termine sa maîtrise, González Casanova l’invite à enseigner à l’UNAM [11]. En
1959,  Stavenhagen  commence  son  doctorat  à  Paris  et,  encouragé  par  son
directeur de thèse, Georges Balandier, il effectue des lectures sur la formation de
l’État national français, qui, pour se consolider, a conduit à la colonisation du
centre sur  les  unités  périphériques de la  communauté politique.  Ces lectures
incluent les travaux de Balandier sur les relations interethniques et les structures
de classe en Afrique, qui l’ont marqué et influencé.

Si  son parcours  permet  d’expliquer  l’importance accordée par  Stavenhagen à
l’ethnicité et à la dimension conflictuelle dans la construction du concept, son
immersion dans les réseaux intellectuels liés au CLAPCS a approfondi encore plus
son intérêt. Contrairement à González Casanova, qui a travaillé plus directement
avec Costa Pinto dès les débuts du CLAPCS, Stavenhagen a établi une relation plus
étroite avec le deuxième directeur du Centre, Manuel Diégues Jr., qui portait un
intérêt marqué pour l’anthropologie. De même, dès l’arrivée de Stavenhagen à Rio
de Janeiro pour assumer le secrétariat général, les questions d’anthropologie et
d’ethnicité ont fait partie intégrante des recherches et des approches théoriques
qui ont donné vie au Centre.

Il est également important de souligner que le plan de travail du CLAPCS approuvé
pour  les  années  1963-1964  a  été  préparé  conjointement  par  Diégues  Jr.  et
Stavenhagen [12].  Contrairement  à  la  période précédente,  ils  ont  proposé de
choisir un thème central qui structurerait les activités et les recherches du Centre.
Le  thème  retenu,  «  Estructuras  Agrarias  y  Urbanas  de  América  Latina  »
(Structures agraires et urbaines de l’Amérique latine), définissait parmi ses axes
prioritaires  des  études  sur  les  conditions  des  groupes  indigènes,  à  travers
l’identification  de  situations  de  conflit,  de  processus  d’intégration,  de
détribalisation, de participation aux sociétés nationales et de leurs relations avec
les changements dans les structures agraires, l’urbanisation et l’industrialisation
(América  Latina,  1963  :  109-111).  Le  Plan  réservait  également  un  espace

https://www.berose.fr/article3969.html


16 / 30

spécifique aux recherches menées par Stavenhagen et indiquait clairement que :

Le  personnel  du  Centre  étudiera  également  la  possibilité  de
réaliser une étude sur l’intégration des populations indigènes au
Guatemala,  en  collaboration  avec  l’Instituto  Universitario
Centroamericano  de  Investigaciones  Económicas  y  Sociales
(Institut universitaire centraméricain de recherche économique et
sociale) (América Latina, année 6, N°1, 1963 : 111).

Cependant, cette approche axée sur la question indigène et les relations de conflit
n’était pas seulement due à une « imposition » de l’agenda des Mexicains ou, en
d’autres  termes,  de  l’extérieur  vers  l’intérieur.  Elle  est  plutôt  le  fruit  d’une
convergence fertile de trajectoires, de réseaux et d’intérêts. Dans le cas de Rio de
Janeiro, en plus de l’espace ouvert par Diégues Jr., un rôle crucial a été joué par
l’anthropologue Roberto Cardoso de Oliveira qui,  en 1958, a rejoint le Musée
national de l’Université fédérale de Rio de Janeiro en tant que chercheur, devenant
ainsi l’un des principaux promoteurs de la professionnalisation de l’anthropologie
au Brésil. Il a rejoint cette institution après une formation initiale en philosophie à
l’Université de São Paulo, où il  a obtenu son diplôme en 1953 et a rencontré
Florestan Fernandes, qui deviendra dix ans plus tard son directeur de thèse de
doctorat  (Correa et  Laraia,  1992).  Il  y  est  également  camarade de classe de
Fernando Henrique Cardoso et d’Octavio Ianni, avec lesquels il  entretient une
relation  scientifique  et  personnelle  étroite.  Un  autre  fait  marquant  de  sa
trajectoire de formation est sa relation avec Darcy Ribeiro,  qui l’a intégré au
travail  du  Service  national  de  protection  des  Indiens  (Servicio  Nacional  de
Protección del  Indio  -  SPI)  entre  1954 et  1957 et  l’a  initié  à  l’anthropologie
(Álvarez, 2010 : 170 ; Amorim, 2001).

En 1958, lorsque le CLAPCS a été invité à rejoindre la cellule de planification du
recensement  de  l’Institut  brésilien  de  géographie  et  statistique  (IBGE),  ses
membres  ont  proposé  d’inviter  le  directeur  de  la  division  d’anthropologie  du
Musée national, Luís de Castro Faria, à rejoindre cette cellule. Ils ont argumenté
qu’il pourrait « apporter des contributions importantes aux questions relatives à la
composition ethnique de la population brésilienne » (Boletín del CLAPCS, année 1,
n°2, 1958 : 30). C’est ainsi que Castro Faria, qui venait de faire entrer Cardoso de
Oliveira au Musée, l’introduisit également au CLAPCS. Un an plus tard, en 1959,
Cardoso  de  Oliveira  sera  déjà  le  coordinateur  d’une  étude  pilote  qui  sera
développée avec la recherche «  Estudio de las áreas de fricción interétnica de
Brasil  » (Étude des zones de friction interethnique au Brésil),  réalisée dans le
cadre de la  Division d’anthropologie  du Musée national  sous  les  auspices  du
CLAPCS. Le projet, qui devait durer deux ans, est devenu un élément central de
l’agenda de recherche du Centre et les numéros de la revue América Latina ont
accompagné son développement (América Latina, n°3, année 5, 1962). Le projet
implique d’autres chercheurs et propose un travail  de terrain avec les Tikuna
(dans le haut Solimões), dirigé par Cardoso de Oliveira lui-même  ; les peuples
Akáwa-Asurini, Suruí et Gaviões (dans le bas et le moyen Tocantins), dirigés par
Roberto da Matta ; et les peuples Krahô et Xerênte (au nord de l’État de Goias et
au sud du Maranhão) par Roque de Barros Larraia, Maybury-Lewis et Julio Cesar

https://www.berose.fr/article3969.html


17 / 30

Melatti (Cardoso de Oliveira, 1964 ; Barros Larraia, 2008).

C’est dans le cadre de ce projet que Cardoso de Oliveira a inventé le concept de
friction  interethnique,  une  notion  qui  deviendra  centrale  dans  ses  travaux
postérieurs (Amorim, 2001 : 46) et une référence obligatoire dans les études sur
l’ethnicité. Les idées directrices de ce concept sont : a) que les sociétés indigènes
entretiennent  avec  la  société  «  environnante  »  (nationale  ou  coloniale)  des
relations d’opposition historiquement et structurellement démontrables ; et b) que
la situation de friction interethnique est une « totalité syncrétique » de populations
dialectiquement  «  unifiées  »  par  des  intérêts  diamétralement  opposés,  bien
qu’interdépendants (Cardoso de Oliveira, 1962, p. 86).

Comme tout concept, celui de friction interethnique entretient des héritages, des
points de contact et des inspirations avec une multiplicité de traditions et de
réseaux d’échanges intellectuels.  Son élaboration s’est inspirée du concept de
« situation coloniale », développé par Balandier dans les années 1950 (Balandier,
1951). Par ailleurs, selon Cardoso de Oliveira (2004), le concept était également
lié à celui de « régions de refuge », développé quelques années plus tard par un
autre éminent anthropologue mexicain, Gonzalo Aguirre Beltrán, qui a également
participé à certaines activités du CLAPCS (Aguirre Beltrán, 1967) [13]. Mais en
posant la question des relations entre « société tribale » et « société nationale », le
concept  de  friction  interethnique  avançait  plus  que  d’autres  en  termes  de
processus conflictuels et de situations de contact chargées d’historicité. Il s’agit
d’une approche «  ethnosociologique  » (Cardoso de Oliveira,  1962 :  87) qui se
démarque  à  la  fois  de  l’anthropologie  fonctionnaliste  anglaise  (liée  à  des
perspectives  plus  statiques  de  changement  social)  et  de  l’anthropologie
culturaliste  nord-américaine  (coincée  dans  les  analyses  en  termes
d’« acculturation »), alors très répandue dans le champ anthropologique brésilien
(Amorim, 2001). Selon Cardoso de Oliveira, le concept de friction interethnique se
défini comme le :

contact entre les groupes tribaux et les segments de la société
brésilienne, caractérisés par leurs aspects compétitifs et, le plus
souvent,  conflictuels,  ce  contact  prenant  des  proportions
« totales », c’est-à-dire impliquant tous les comportements tribaux
et  non  tribaux  qui  sont  modelés  par  la  situation  de  friction
interethnique (Cardoso de Oliveira, 1962, p. 86).

Parallèlement à cette recherche, Cardoso de Oliveira, conjointement avec Luiz de
Castro Faria, a entrepris un vaste processus de formation de chercheurs au Musée
national, en commençant par des cours spécialisés. Selon Barros Larraia (2008 :
16), « le choix même du titre du cours que Cardoso de Oliveira a donné au Musée
national en 1961, “Anthropologie sociale”, au lieu d’ “Anthropologie culturelle”, a
constitué un défi. L’accusation la plus fréquente était qu’il s’agissait d’un cours de
sociologie  ». Les tensions autour des délimitations disciplinaires étaient fortes,
mais cela n’a pas empêché des dialogues interdisciplinaires fructueux. Des années
plus tard,  l’élargissement de la  proposition de formation,  les  interventions de
David Maybury-Lewis et le soutien financier de la Fondation Ford allaient conduire
à la création, en 1968, du Programa de Posgrado en Antropología Social - PPGAS

https://www.berose.fr/article3969.html


18 / 30

(Programme d’études supérieures en anthropologie sociale) de cette institution,
dont Roberto Cardoso de Oliveira fut le premier directeur (Garcia, 2009) [14]. La
proximité entre le Musée national et le CLAPCS était telle que certains de ses
cours d’anthropologie n’avaient pas lieu à la Quinta da Boa Vista, siège du Musée,
mais au siège du Centre latino-américain [15].

Cardoso de Oliveira a ensuite coordonné les projets «  Estudio del “Colonialismo
Interno” en Brasil  » (Étude du colonialisme interne au Brésil) et «  Estructura y
Dinámica de los Sistemas Interétnicos  » (Structure et dynamique des systèmes
interethniques) (Corrêa et Laraia, 1992). Ces deux ouvrages étaient en dialogue
direct avec le travail de González Casanova et de Stavenhagen, mais aussi avec les
derniers  développements  de  l’anthropologie  latino-américaine.  Dans  ces
rencontres, comme l’a observé Cardoso de Oliveira, le bagage de réflexion des
auteurs mexicains s’est enrichi à partir du moment où tous deux - mais surtout
Stavenhagen - ont pris connaissance des recherches des anthropologues brésiliens
(Cardoso de Oliveira, 1962  ; Stavenhagen, 1964). Otávio Velho, qui a rejoint le
CLAPCS  en 1964 en tant qu’assistant de recherche de Diegues Jr.,  son ancien
professeur à l’université PUC-Rio, a travaillé avec Cardoso de Oliveira sur le projet
relatif  au colonialisme interne (Velho, 2008).  Selon le récit  d’Otavio Velho, sa
rencontre avec Cardoso de Oliveira au CLAPCS a été décisive pour qu’il rejoigne
plus tard le PPGAS du Musée national et qu’il conclue, sous sa direction, au début
des années 1970, la première thèse de maîtrise de ce programme nouvellement
créé (Teixeira et al., 2010). Peu après, Cardoso de Oliveira a quitté Rio de Janeiro
pour s’installer à l’université de Brasilia, où il a également contribué à la création
du PPGAS. Le CLAPCS, quant à lui, entrait dans une nouvelle phase, avec peu de
ressources, moins de circulation internationale et moins de présence dans le débat
latino-américain.

Inflexions, révisions et reformulations
Le concept de friction interethnique est «  solidaire de la notion de colonialisme
interne  »,  comme  Cardoso  de  Oliveira  (2004  :  44)  l’a  lui-même  reconnu.
Cependant, il existe plusieurs façons de comprendre la relation entre les deux
concepts. Amorim (2001 : 46) suggère que c’est dans les « Siete tesis equivocadas
de América Latina  » (Sept thèses erronées sur l’Amérique latine) (Stavenhagen,
1965) que cette connexion a été le plus clairement présentée. En revanche, nous
pensons qu’elle est déjà visible dans les textes que Cardoso de Oliveira, González
Casanova et Stavenhagen ont publiés entre 1962 et 1964 et dont nous avons parlé
précédemment. Dans ces textes, on constate que les démarches de Cardoso de
Oliveira autour du concept de friction interethnique ont considérablement enrichi
les réflexions sur le colonialisme interne. Cette idée est ratifiée par les propres
souvenirs de Stavenhagen lorsqu’il dit que « durant ces années », lorsqu’il vivait à
Rio de Janeiro, « il s’est beaucoup intéressé » au concept de friction interethnique
(Lima et al., 2010).

De même, González Casanova a revendiqué, à différents moments, le concept de
friction  interethnique pour  sa  capacité  à  montrer  des  «  formes  d’exploitation

https://www.berose.fr/article3969.html


19 / 30

conjointe [des] population[s] indigène[s] par les différentes classes sociales de la
population [non indigène] ». À son tour, Cardoso de Oliveira va jusqu’à publier un
article  visant  précisément  à  affirmer  que  l’ethnologie  «  pourrait  enrichir  son
schéma théorique de référence  » si  elle empruntait à la «  sociologie du sous-
développement  » la notion de colonialisme interne (Cardoso de Oliveira,  1972
[1966] : 83).

Ces deux concepts présentent de fortes convergences théoriques et épistémiques.
Premièrement, ils soulignent la dimension politique des relations interethniques et
situent  la  réflexion sur  les  particularités  d’un groupe ethnique dans le  cadre
général de ses relations avec la société qui l’englobe. Deuxièmement, ils intègrent
le conflit comme catégorie centrale pour penser les relations interethniques et
proposent  une  compréhension  sociologique  et  politique  des  phénomènes
culturels  [16].  Troisièmement,  dans  les  deux  cas,  l’ethnicité  subalternisée  est
comprise comme le résultat du fonctionnement d’une structure d’inégalités, liée
au développement du marché, aux politiques gouvernementales et aux dynamiques
de l’intégration nationale.

La publication dans le même numéro d’América Latina du « texte inaugural » de
González Casanova et de l’article « Aculturação e Fricção Interétnica » de Cardoso
de  Oliveira  n’est  pas  le  fruit  d’une  autre  coïncidence,  mais  le  résultat  d’un
dialogue latino-américain au sein du CLAPCS qui, bien que partant de prémisses
différentes,  a  construit  des  approches  convergentes.  Par  exemple,  l’un  des
principaux axes du texte de Cardoso de Oliveira soutenait que l’étude des relations
interethniques donnerait de meilleurs résultats si, au lieu de se concentrer sur
l’étude des «  sociétés tribales  » uniquement, elle analysait la société nationale
simultanément et de manière interdépendante. Cette idée, comme nous l’avons vu,
a été défendue avec insistance par Stavenhagen.

Né du souci de comprendre la soi-disant « condition duale » des sociétés « sous-
développées », le concept de colonialisme interne a excellé à trouver des moyens
créatifs  de  transcender  ce  cloisonnement  conceptuel.  Dans  ce  mouvement,  la
formulation originale, parfois quelque peu confuse et coincée dans des débats sur
la marginalité, l’intégration et l’homogénéisation (González Casanova, 1962), a été
spécifiée  à  partir  de  regards  plus  critiques  et  plus  sensibles  à  la  dimension
structurelle des relations de classes. La dimension politique et économique que le
concept de friction interethnique a apportée à l’étude des relations interethniques
semble  avoir  laissé  sa  trace  sur  la  façon  dont  Stavenhagen  comprend  le
colonialisme interne. Dans le concept de friction interethnique, les situations des
groupes ethniquement différenciés sont lues comme le résultat de leurs relations
avec  la  société  environnante,  nationale  et/ou hégémonique.  C’est  cette  même
approche que Stavenhagen utilisera pour faire avancer ses études sur les relations
entre les indigènes et les ladinos au Mexique et au Guatemala. C’est à partir de là
qu’il élaborera les critiques les plus avisées du concept de colonialisme interne tel
que González Casanova l’avait formulé jusqu’alors.

Comme Frank le fera peu après et plus largement (Frank, 1967), Stavenhagen
(1965) a soutenu que la thèse selon laquelle les sociétés latino-américaines étaient

https://www.berose.fr/article3969.html


20 / 30

«  duales  » devait être révisée, car les soi-disant «  société civilisée  » et «  société
archaïque  »  sont  «  deux  pôles  (...)  d’un  processus  historique  unique  (...)  et
représentent le fonctionnement d’une seule société globale » (Stavenhagen, 1965 :
2). En ce sens, il souligne que « les régions en retard [qui fournissent une main-
d’œuvre bon marché] jouent un rôle spécifique dans la société nationale et ne sont
pas simplement des régions qui, pour une raison ou une autre, n’ont pas atteint le
développement  » (Stavenhagen, 1965 : 3). Dès lors, Stavenhagen s’est interrogé
plus directement sur le statut des secteurs « archaïques » et/ou « en retard » en
tant qu’ « obstacles au développement ». À cet égard, il souligne qu’en Amérique
latine, la croissance du marché intérieur ne fonctionne pas comme une «  force
motrice de la bourgeoisie latino-américaine ». Au contraire,

Des régions comme Lima, Sao Paulo, Santiago et Mexico peuvent
croître économiquement pour une durée indéterminée, sans que
cela implique nécessairement des changements profonds dans la
structure des zones rurales en retard, les « colonies internes ». Au
contraire,  la  croissance  des  zones  modernes  est  possible
précisément  en  raison  de  la  structure  sociale  et  économique
existante dans les zones en retard (Stavenhagen, 1965 : 5).

González Casanova n’a pas tardé à accepter ces critiques (Torres Guillen, 2017 :
6), et il a admis que l’idée de « sociétés duales » dans ses textes a toujours eu un
sens  plus  descriptif  qu’explicatif.  Mais  loin  de  mettre  de  côté  le  concept  de
colonialisme interne, la critique de Stavenhagen de 1965 visait à approfondir sa
capacité analytique. En effet, il a utilisé ce même concept dans la formulation de
chacune de ses «  sept thèses  » pour finir par soutenir qu’ «  au lieu de traiter la
situation des  pays  latino-américains  en termes de  “société  duale”,  il  vaudrait
mieux la traiter en termes de colonialisme interne » (Stavenhagen, 1965 : 3).

La même année que la publication de ses célèbres sept thèses, Stavenhagen a
soutenu sa thèse de doctorat, publiée en 1969 sous le titre Las clases sociales en
las sociedades agrarias (Les classes sociales dans les sociétés agraires). Bien que
soutenue en France, cette thèse a été largement élaborée pendant son séjour à Rio
de Janeiro. Par conséquent, plusieurs traces du débat du CLAPSC  sont visibles
dans ce qui fut l’un de ses livres les plus importants. Dès les premières pages,
Stavenhagen  reprend  les  propositions  faites  par  Jacques  Lambert  dans  le
séminaire  Resistência  à  Mudança  (Résistance  au  changement)  de  1959
(Stavenhagen, 1969 : 48). Mais après avoir reconnu que le problème du « dualisme
est particulièrement aigu », il souligne que « le secteur archaïque de la société dite
duale est le sous-produit, précisément, d’un certain développement économique
localisé et régionalement limité » (Stavenhagen, 1969 : 48).

Il convient également de noter que les avancées de ce qui allait devenir le chapitre
16 du livre avaient été publiées à l’origine dans la revue América Latina en 1963.
Stavenhagen  y  soulignait  la  nécessité  de  se  démarquer  de  l’anthropologie
culturaliste  nord-américaine  pour  comprendre  la  réalité  des  «  populations
indigènes  » d’Amérique, et de réfléchir à la structure économique, aux classes
sociales  et  aux  relations  de  pouvoir.  Comme on  peut  le  voir,  il  s’agit  d’une
approche  notoirement  imprégnée  par  la  sociologie  et  l’anthropologie  critique

https://www.berose.fr/article3969.html


21 / 30

déployée dans le processus de maturation de l’espace du CLAPCS.

Conclusions
Le  dialogue  intellectuel  entre  Roberto  Cardoso  de  Oliveira,  Pablo  González
Casanova et Rodolfo Stavenhagen a engendré l’un des débats les plus fructueux et
originaux des sciences sociales latino-américaines. Pendant plusieurs années, et
surtout entre 1959 et 1965, ils ont construit et diffusé le concept de colonialisme
interne en Amérique latine, tout en convergeant et en participant au CLAPCS. Tous
ont eu différentes formes d’ancrage et d’insertion dans le Centre, depuis les postes
de direction les plus élevés, avec une capacité délibérative et exécutive sur les
décisions importantes, jusqu’à la coordination et la dynamisation des activités et
des projets de recherche. Stavenhagen a rappelé que Cardoso de Oliveira «  lui
envoyait toujours ses écrits » (Lima et al., 2010) et qu’ils discutaient des différents
aspects  et  contextes  d’application  de  chacun  des  concepts.  Les  multiples
remerciements croisés qui apparaissent dans les articles que Cardoso de Oliveira,
González Casanova et Stavenhagen ont publiés dans América Latina témoignent
également de l’importance que chacun avait pour l’autre.

Sans sous-estimer le rôle que chaque auteur a joué dans la gestation du débat sur
le colonialisme interne, nous avons montré dans cet article que sa construction a
été le résultat d’une dynamique collective, transnationale et interdisciplinaire. Les
réseaux intellectuels du CLAPCS et l’agenda théorique et politique de l’époque ont
été  fondamentaux.  Des  débats  et  des  recherches  sur  les  «  résistances  au
changement », le « progrès » et l’ « ethnicité », fortement présents au Centre à la
fin des années 1950 et au début des années 1960, sont nés des agendas, des
questions et des dialogues qui ont stimulé Cardoso de Oliveira, González Casanova
et Stavenhagen à dépasser ce qui semblait être la condition « duale » des sociétés
« sous-développées ».

Les  contributions  critiques  que  les  débats  sur  le  colonialisme  interne  ont
apportées aux théories de la modernisation ont été essentielles pour générer un
premier moment de transition entre une sociologie du développement imprégnée
d’un imaginaire modernisateur et une sociologie critique. En effet, Frank (1973)
reconnaît que les théories du colonialisme interne ont joué un rôle central dans
l’émergence ultérieure de la  théorie  de la  dépendance.  On pourrait  peut-être
même aller plus loin et affirmer que le débat sur le colonialisme interne a non
seulement  contribué  à  la  gestation  de  la  théorie  de  la  dépendance,  mais  a
également permis, près de deux décennies plus tard, d’identifier certaines de ses
limites.

Cela se reflète particulièrement dans le travail de Jean Casimir, le successeur de
Stavenhagen en tant que secrétaire général du CLAPCS et l’un des intellectuels
contemporains les plus éminents d’Haïti  et  des Caraïbes.  Lorsque Casimir est
arrivé à Rio de Janeiro en 1965, il ne venait pas d’Haïti, mais du Mexique, où il
avait  fait  ses  études à  l’UNAM  et  avait  été  fortement  influencé par  González
Casanova. Lorsqu’il est arrivé au CLAPCS, il a pris connaissance les contributions

https://www.berose.fr/article3969.html


22 / 30

de Cardoso de Oliveira et de Stavenhagen, bien que sa formulation soit également
très  redevable  du dialogue étroit  avec le  couple  d’intellectuels  haïtiens,  Suzy
Castor  et  Gérard  Pierre-Charles  (Léon  et  Voltaire,  2018)  et  des  travaux  de
Franz  Fanon.  Bien  que  Casimir  ait  publié  cinq  articles  dans  la  revue
América  Latina  et  qu’il  soit  depuis  lors  une  référence  importante  dans  la
construction de liens entre la pensée sociale latino-américaine et caribéenne, ce
n’est qu’en 1980 qu’il publie son ouvrage le plus influent : La culture opprimée.
L’un de ses principaux mérites a été de penser le colonialisme interne non pas à
travers ses expressions spécifiques (indigène, noir, andin, etc.), mais à partir d’une
perspective plus processuelle et multiscalaire. Cela a été rendu possible,  sans
aucun doute, grâce aux progrès de la théorie de la dépendance, mais aussi grâce à
une  relecture  originale  de  Mariátegui  et  des  premiers  travaux  de  González
Casanova et de Stavenhagen, à partir desquels il a cherché à expliquer, pour le cas
haïtien, les structures et les relations coloniales, les acteurs et leurs idéologies.
Les fondements historiques et idéologiques du colonialisme interne en Haïti sont
brillamment analysés par Casimir, qui clôt en quelque sorte le débat selon les
termes propres à la «  matrice du CLAPCS  » sur le sujet, en critiquant certaines
perspectives de la dépendance centrées sur l’État.

Depuis  lors,  d’autres  voix  et  points  de  vue  sur  le  colonialisme interne  et  la
«  colonialité  » ont proliféré, que ce soit dans l’œuvre brillante de Silvia Rivera
Cusicanqui  ou  dans  les  multiples  conjugaisons  de  la  pensée  postcoloniale  et
décoloniale au cours des dernières décennies (Cesarino, 2017 ; Martins, 2018). Il
est curieux, cependant, que celles-ci tendent à ne pas naître du CLAPCS, ni même
contre le CLAPCS, mais en dépit du Centre, montrant un « déficit d’accumulation »
(Svampa, 2016) ou une discontinuité, particulièrement forte à partir des années
1980, dans la pensée critique latino-américaine.

Références bibliographiques
Adam, Herbert.  1972.  Modernizing racial  domination :  the dynamics of  South
African politics. Berkeley : university of California press.

Aguiar, Neuma. 2001. “A contribuição dos métodos quantitativos para a análise
dos processos de estratificação e mobilidade social no brasil”. In : xxv encontro
anual da Anpocs, Caxambu.

Aguirre  Beltrán,  Gonzalo.  1967.  Regiones  de  refugio  :  el  desarrollo  de  la
comunidad  y  el  proceso  dominical  en  mestizo  América.  México  :  Instituto
indigenista interamericano.

Allen, Robert. 2015. “Reassessing the internal (neo)colonialism theory”, The Black
scholar : Journal of Black Studies and Research, v.35, n.1, 2-11.

Amin,  Samir.  2009.  El  socialismo  en  el  siglo  XXI.  Reconstruir  la  perspectiva
Socialista. Madrid : iepala.

Amorim,  Maria  Stella  de.  2001.  Roberto  Cardoso  de  Oliveira,  um artífice  da
antropologia. Brasília : paralelo 15.

https://www.berose.fr/article3969.html


23 / 30

Balandier, Georges. 1951. “la Situation coloniale : approche théorique,” Cahiers
internationaux de sociologie, n°9, 44–79.

Barros  Laraia,  Roque  de.  2008.  “Roberto  Cardoso  de  Oliveira,  antropólogo  e
educador”, Anuário antropológico, v.33, n.1, 13-26.

Beigel, Fernanda. 2009. “La Flacso chilena y la regionalización de las ciencias
sociales en américa latina (1957-1973)”, Revista mexicana de sociología, v.71, n.2,
319-349.

Beigel,  Fernanda.  2016.  “El  nuevo  carácter  de  la  dependencia  intelectual”,
Cuestiones de sociología, n.14, e004, 1-17.

Blauner, Robert. 1969. “Internal colonialism and ghetto revolt”, Social problems,
v.16, n.4, 393-408.

Blumer,  Herbert.  1959.  “The  study  of  urbanization  and  industrialization
methodological  deficiences”,  Boletim,  CLAPCS,  2e  année,  n.2,  17-34.

Boletín del Centro latino- americano de pesquisa em ciências sociais. 1958. Rio de
Janeiro : CLAPCS, 1re année, n° 1 et 2 (mars et septembre).

Boletín del Centro latino- americano de pesquisa em ciências sociais. 1959. Rio de
Janeiro : CLAPCS, 2e année, n°1, 2, 3 et 4 (mars, mai, juillet et novembre).

Boletín del Centro latino- americano de pesquisa em ciências sociais. 1960. Rio de
Janeiro : CLAPCS, 3e année, n° 1, 2, 3 et 4 (février, mai, août et novembre).

Brasil jr., Antonio. 2013. Passagens para a teoria sociológica : Florestan Fernandes
e Gino Germani. São Paulo : Hucitec.

Bringel, Breno et al. 2015. “notas sobre o CLAPCS  na ‘era costa pinto’ (1957-
1961)  :  Construção  institucional,  circulação  intelectual  e  pesquisas  sobre  a
América latina no Brasil”. In : Breno Bringel y José Mauricio Domingues (coords.)
Sociologia latino-americana ii  :  Desenvolvimento e atualidade, dossiê temático,
n.5, Núcleo de estudos de teoria social e américa latina, Rio de Janeiro, 10-18.

Bringel, Breno  ;  Domingues, José Maurício. 2015. “Teoria social, extroversão e
autonomia : impasses e horizontes da sociologia (semi) periférica contemporânea”,
Caderno CRH, v.28, n.73, 59-76.

Bringel, Breno ; Maldonado, Emiliano. 2016. “Pensamento crítico latino-americano
e pesquisa militante em Orlando Fals Borda :  práxis,  subversão e libertação”,
Revista Direito & Práxis, v.7, n.13, 389-413.

Bringel, Breno ; Echart, Enara. 2017. “Imaginarios sobre el desarrollo en América
Latina : entre la emancipación y la adaptación al capitalismo”, Revista española de
desarrrollo y cooperación, n.39, 9-24.

Broué, Pierre. 1977. Histoire de l’internationale communiste (1919-1943).Paris :
Fayard.

https://www.berose.fr/article3969.html


24 / 30

Burawoy,  Michael.  1974.  “Race,  Class  and Colonialism”,  Social  and Economic
Studies, v.23, n.4, 521-550.

Cardoso  de  Oliveira,  Roberto.  1962.  “Projeto  :  “estudo  de  áreas  de  fricção
interétnica no Brasil”, Revista América Latina, Rio de Janeiro, 5e année, n° 2, 5-90.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1963. “Aculturação e fricção interétnica”, Revista
América latina, Centro latino-americano de pesquisas em ciências sociais, Rio de
Janeiro, 6e année, n° 3, 15-32.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1964. O índio e o mundo dos Brancos. A situação dos
Tukuna do alto solimões. Rio de Janeiro : Difel.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1972 [1966]. “A noção de `colonialis mo int e r no´
na etnologia”. En : Roberto Cardoso de Oliveira, A sociologia do Brasil indígena,
Rio de Janeiro : Tempo brasileiro. São Paulo : Editora da Usp, 77-84.

Cardoso  de  Oliveira,  Roberto.  2004.  “el  movimiento  de  los  conceptos  en  la
antropología”. En : Alejandro Grimson, L. Ribeiro y Pablo Seman, La antropologia
brasileña  contemporánea.  Contribuciones  para  un  diálogo  latinoamericano.
Buenos  Aires  :  Prometeo  Libros-Aba,  35-52.

Carter, G.  ; Karis, T.  ; Stultz, N. 1967. South Africa’s Transkei : the Politics of
domestic colonialism. Evanston : Northwestern University Press.

Casimir, Jean. 1980. La cultura oprimida. México : Unam.

Castro Gomes, Ângela ; Araujo, Maria Celina, 2008. “Entrevista com Gláucio Ary
Dillon Soares”, Estudos históricos, v.21, n. 42, 323-349.

Cesarino,  Letícia,  2017.  “Colonialidade  interna,  cultura  e  mestiçagem  :
repensando o conceito de colonialismo interno na antropologia contemporânea”,
Ilha, v.19, n.2, 73-105.

Costa Pinto, Luís A. 1958. Recôncavo : laboratório de uma experiência humana.
Rio de janeiro : centro latino-americano de pesquisas em ciências sociais.

Corrêa,  mariza  ;  laraia  roque  (orgs.).  1992.  Roberto  Cardoso  de  Oliveira  :
homenagem. Instituto de filosofia e ciências humanas, Unicamp.

Cortes, Alexis. 2018. Favelados e pobladores nas ciências sociais : a construção
teórica de um movimento social. Rio de Janeiro : Eduerj.

Cruse, H. 1968. Rebellion or revolution ? New York : William Morrow & Company,
inc.

De la Garza, Enrique. 2015. “Un breve balance de la sociología en méxico”. En :
Breno Bringel y José Mauricio Domingues (coords.) Sociologia latino-americana ii :
desenvolvimento e atualidade, dossiê temático, n° 5, Núcleo de estudos de teoria
social e América Latina, Rio de Janeiro, 37-42.

Domingues,  José  Maurício  ;  Maneiro,  María.  2004.  “Revisitando  Germani  :  a

https://www.berose.fr/article3969.html


25 / 30

interpretação da modernidade e a teoria da ação”, Dados, vol.47, n.4, 643-668.

Ferreira, Janaína. 1999. Resistências à mudança : um debate dos cientistas sociais
na  década  de  50.  Dissertação  (mestrado  em  sociologia  e  antropologia)  –
Universidade federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Frank, André Gunder. 1967. Capitalismo y subdesarrollo en américa latina. Buenos
Aires : Siglo xxi editores.

Frank,  André  Gunder.  1972.  “Economic  dependence,  class  structure,  and
underdevelopment policy”.  En :  James Cockcroft,  André Gunder Frank y Dale
Johnson  (eds.)  Dependence  and  underdevelopment  :  Latin  America’s  political
economy. New York : Anchor Books, 19-45.

Frank, André Gunder. 1973. América latina : subdesarrollo y revolución, México,
Era.

Gandarilla, José. 2018. “Notas sobre la construcción de un instrumento colectivo :
el colonialismo interno en la obra de Pablo González Casanova”, Pléyade 21, n.21,
141-162.

Garcia, Afrânio. 2009. “Fundamentos empíricos da razão antropológica : a criação
do PPGAS e a seleção das espécies científicas”, Mana, v.15, n°2, 411-447.

González  Casanova,  Pablo.  1962.  “Sociedad  plural  y  desarrollo  :  el  caso  de
méxico”,  Revista  América  Latina,  Centro  latino-americano  de  pesquisas  em
ciências sociais, Rio de Janeiro, 5e année, n.4, p.31-52.

González  Casanova,  Pablo.  1963a.  “Sociedad  plural,  urbanização  e  mudanças
colonialismo interno y desarrollo”, Revista América Latina, n° 3, 15-32.

González  Casanova,  Pablo.  1963b.  “Mexico  :  desarrollo  y  subdesarrollo”.
Desarrollo económico, v.3, n°1-2, 285-302.

González  Casanova,  Pablo.  1965a.  “Internal  colonialism  and  national
development”, Studies in Comparative International Development, v.1, n.4, 27-37.

González  Casanova,  Pablo.  1965b.  La  democracia  en  México.  México  D.F.  :
Ediciones Era.

González Casanova, Pablo. 1969. Sociología de la explotación. México D.F. : Siglo
XXI.

González Casanova,  Pablo.  2006.  Colonialismo interno [una redefinición].  En :
Atilio A. Boron, Javier Amadeo y Sabrina González (comps.). La teoría marxista
hoy  :  problemas  y  perspectivas.  Buenos  Aires  :  Consejo  latinoamericano  de
ciencias sociales – Clacso, 409- 434.

Grisendi, Ezequiel. 2014. “El centro de la periferia : internacionalización de las
ciencias  sociales  y  redes  académicas  latinoamericanas”,  Crítica  e  Sociedade :
Revista de cultura política, v.4, n.2, 148-167.

https://www.berose.fr/article3969.html


26 / 30

Jackson,  Luiz  Carlos  ;  Blanco,  Alejandro.  2016.  “O  caudilho  da  sociología
mexicana : Pablo González Casanova e a democracia no méxico”, Tempo social,
v.28, n° 3, 117-143.

Haywood, Harry. 1948. Negro Liberation. New York : International publishers.

Hicks, Jack. 2004. “On the application of theories of ‘internal colonialism’ to inuit
societies”.  Annual  conference  of  the  Canadian  political  science  association,
Winnipeg.

Kahl, Joseph. 1957. The American class structure. Nueva York : Rinehart.

Kahl, Joseph. 1962. “Urbanização e Mudanças Ocupacionais no Brasil”, Revista
América Latina, n.4, 21-30.

Kahl, Joseph. 1976. Modernization, exploitation and dependency in Latin America :
Germani, González Casanova and Cardoso. New Brunswick : Transaction Books.

Koselleck,  Reinhart.  2002.  The practice  of  conceptual  history.  Timing history,
spacing concepts. California : Stanford university press.

Hechter, Lichael. 1975. Internal colonialism : the celtic fringe in British national
development 1536-1966. Berkeley : University of California press.

Hewitt, Cynthia. 1988. Imágenes del campo : la interpretación antropológica del
México rural. México : el Colegio de Mexico.

Iborra-Mallent, Juan Vicente  ; Montañez -Pico, Daniel. 2020. “Los orígenes de la
idea  de  ‘colonialismo  interno’  en  el  pensamiento  crítico  del  comunista
afroamericano Harry  Haywood :  crónica  de  una conversación  con Gwendolyn
Midlo Hall”, Tabula Rasa, Bogotá, n.35, 89-114.

Lenin, V. 1952. [1916] Imperialism, the highest stage of capitalism. Moscow :
Foreign languages publishing house.

Lima, Roberto ; Cabral jr., Vilson A. 2010. “Antropologia, Direitos humanos e povos
indígenas : entrevista com Rodolfo Stavenhagen”. Sociedade e Cultura, v.13, n°1,
137-142.

Martins,  Paulo  Henrique.  2018.  “La  actualidad  de  la  teoría  del  colonialismo
interno para el debate sobre la dominación y los conflictos inter-étnicos”. In :
Paulo Henrique Martins, Alberto Bialakowski, Marcelo Arnold-Chatalifaud, Nora
Garita e Jaime Preciado (eds.) Encrucijadas abiertas en América Latina y el Caribe,
tomo ii. Buenos Aires : Alas/Clacso/Teseo, 311-334.

Myrdall, Gunnar. 1957. Economic theory and underdeveloped regions. New York :
Harper Torchbooks.

Robinson, Cedric. 1983. Black Marxism. Londres : Zed Books.

Oto,  Alejandro  de  ;  Catelli,  Laura.  2018.  “Sobre  colonialismo  interno  e
subjetividade. Notas para um debate”. Tabula rasa, 28, 1-16.

https://www.berose.fr/article3969.html


27 / 30

Serrano,  Margarita.  2016.  “Los  aportes  de  Lucío  Mendieta  y  Nuñez  a  la
institucionalización de la sociología en México (1939-1951)”, Tempo social, v.28,
n° 3, 77-94.

Stavenhagen,  Rodolfo.  1953.  “En  la  cuenca  del  Papaloapan  :  aspectos  de
antropología  social  aplicada”,  Tlatoani-  Revista  del  Instituto  nacional  de
antropología  e  historia  de  México,  n.7.

Stavenhagen,  Rodolfo.  1963.  “Clases,  colonialismo  y  aculturación”,  Revista
América Latina, Centro latino-americano de pesquisas em ciências sociais, Rio de
Janeiro, 6e année, n.4, 63-104.

Stavenhagen,  Rodolfo.  1964.  “Las relaciones interétnicas en algunas áreas de
América Indígena”, Revista América Latina, Centro latino-americano de pesquisas
em ciências sociais, Rio de Janeiro, 7e année, n° 3, 103-108.

Stavenhagen, Rodolfo. 1965. “Siete tesis equivocadas sobre América Latina”, El
Día, 25 et 26 juin 1965.

Stavenhagen,  Rodolfo.  1969.  Las  clases  sociales  en  las  sociedades  agrarias.
México : siglo XXI.

Silva,  Leonardo Nóbrega.  2019.  Editoras e ciências sociais  no Brasil  :  azahar
editores e a emergência das ciências sociais como gênero editorial (1957-1984).
Tese  de  doutorado  em  sociologia  (Instituto  de  estudos  sociais  e  políticos  –
Universidad do estado do Rio de Janeiro).

Svampa,  Maristella.  2016.  Debates  latinoamericanos  :  indianismo,  desarrollo,
dependencia, populismo. Buenos Aires : Edhasa.

Teixeira, Sergio Alves ; Lewgoy, Bernardo ; Steil, Carlos Alberto ; Eckert, Cornelia.
2010.  “Otávio  Velho  :  trajetória  e  percurso  acadêmico”,  Horizontes
Antropológicos,  n°34,  481-506.

Torres  Guillén,  Jaime.  2012.  Dialéctica  de  la  imaginación  :  Pablo  González
Casanova, una biografía intelectual. Tesis doctoral. Centro de investigaciones y
estudios superiores en antropología social.

Torres  Guillén,  Jaime.  2017.  “La  imaginación  sociológica  de  Pablo  González
Casanova”, Revista mexicana de sociología, v.79, n.1, 175-200.

Valdés, Eduardo Devés. 2003. El pensamiento latinoamericano en el siglo xx :
desde la cepal al neoliberalismo, 1950-1990. Buenos Aires : Editorial Biblos.

Velho, Otávio. 2008. “A terceira margem de Roberto Cardoso de Oliveira”, Mana,
v.14, n° 2, 555-562.

Wright Mills, Charles. 1960. “Remarks on the problem of industrial development”.
In :  Anais do seminário internacional resistências às mudanças – Fatores que
impedem  ou  dificultam  o  desenvolvimento.  Rio  de  Janeiro  :  Centro  latino-
americano de pesquisas em ciências sociais, 281-287.

https://www.berose.fr/article3969.html


28 / 30

Zapata, Francisco. 1981. “La innovación sociológica en México : la contribución de
Rodolfo Stavenhagen”, Ciencia, n°32, 133-146.

Zapata, Francisco. 1990. Ideología y política en América latina. México : Colegio
de México.

Zapata,  Francisco.  1995.  “Las  siete  tesis  :  treinta  años  después”,  Estudios
sociológicos, n°37, 181-188.

[1] Une première version de cet article a été publiée en espagnol dans la revue Mana, 27
(2), 2021 (https://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a204). Cet article fait partie d’un
projet de recherche plus large, coordonné par Breno Bringel, sur l’expérience du Centre
latino-américain  de  recherche  en  sciences  sociales  (Centro  Latinoamericano  de
Pesquisas en Ciencias Sociales - CLAPCS), financé depuis 2014 par la FAPERJ (JCNE) du
programme Prociencia - UERJ et du Madrid Institute for Advanced Study (MIAS). En plus
des  auteurs  de  ce  texte,  l’équipe  de  recherche  comprend  Pedro  Blois,  Leonardo
Nóbrega, Lilia Macedo Silva et Felipe Macedo, que nous remercions pour leur travail
commun. Nous remercions également Antonio Carlos de Souza Lima, Carlo Baghetti,
Jaime Torres Guillén, Paulo Henrique Martins et Waldo Ansaldi pour leurs commentaires
et suggestions pertinents sur ce texte. Bien qu’ils n’aient pas commenté cette version,
nous  remercions  également  Afrânio  Garcia  Jr.,  Alexis  Cortés,  Antonio  Brasil  Jr.,
Fernanda Beigel,  José Maurício Domingues et Otávio Velho pour la lecture d’autres
extraits  et  pour  leur  dialogue permanent  sur  le  projet.  Traduction  de  l’article  par
Adriana Santos Muñoz.

[2] La distinction entre «   l’utilisation politique   » et «   l’utilisation analytique   » de la
notion de colonialisme interne mériterait plus d’attention dans les études futures sur le
sujet.  Une  piste  prometteuse  consisterait  à  retracer  les  différentes  généalogies  et
appropriations  du  concept  dans  différents  contextes  culturels,  géographiques,
historiques et politiques, en cherchant à identifier les similitudes et les spécificités, ainsi
que les omissions et les tensions entre le débat académique des dernières décennies et
la discussion politique et intellectuelle plus large sur le colonialisme interne. Dans ce
sens, le texte récent d’Iborra-Mallent et Montañez-Pico (2020) ouvre des discussions
pertinentes en situant le rôle pionnier du communiste afro-américain Harry Haywood et
les silences postérieurs sur sa trajectoire et son travail dans la pensée critique latino-
américaine.

[3] Le premier ouvrage a connu une notoriété particulière, devenant rapidement un
classique des sciences sociales latino-américaines.  Les trois mille exemplaires de la
première édition ont été épuisés en quelques mois et, au cours de la décennie suivante,
l’ouvrage a été réimprimé six fois et traduit en allemand, en français, en anglais et en
portugais. La même chose s’est produite avec son deuxième ouvrage, qui a également
été largement distribué, atteignant sa onzième édition en 1987.

[4] Il s’agit de Gino Germani (Argentine), Orlando Carvalho (Brésil), Humberto Diez
Contreras  (Chili),  Rafael  Arboleda  (Colombie),  Oscar  Chavez  Esquivel  (Costa  Rica),

https://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a204
https://www.berose.fr/article3969.html


29 / 30

Pablo González Casanova (Mexique) et José Luis Salcedo-Bastardo (Venezuela).

[5] Le CLACSO a été créé à la suite de la Segunda Conferencia de Centros e Institutos
Latinoamericanos de Investigación del Desarrollo (deuxième conférence des centres et
instituts de recherche sur le développement en Amérique latine),  qui  s’est  tenue à
Bogota en octobre 1967. Le CLAPCS a été impliqué dès le début (déjà en 1964 à travers
la  Conférence  de  Sociologie  comparée  de  Buenos  Aires)  dans  le  processus  de
construction et de consultation sur la création de ce nouveau centre, qui aurait une
fonction d’agrégation régionale, dans le sens où il rassemblerait les différents instituts
et scientifiques en sciences sociales de la région, contribuant ainsi à leur intégration. En
avril 1968, le CLAPCS a publié dans sa revue América Latina (année 11, n.2) un numéro
spécial contenant tous les documents relatifs à l’institutionnalisation et à la création du
CLACSO.

[6] Parmi les experts qui ont passé le plus de temps au CLAPCS, on trouve également
Jean  Labbens,  Jacques  Lambert,  Bertram  Hutchinson,  Benno  Galjart,  Jean  Pierre
Bombard, Sugiyama Yutaka, Jean Casimir et Torcuato di Tella.

[7] Ce projet, commandé à Herbert Blumer a été soutenu par la démographe Anita Hirsh
et a été présenté comme une extension du travail de Costa Pinto (1958), qui a donné lieu
à la première publication du CLAPCS.

[8] Après son passage au CLAPCS, Kahl continue de collaborer à distance à certaines des
activités du Centre, participant même à d’importantes réunions ultérieures telles que la
Conférence internationale sur la recherche comparative, qui se tient à Buenos Aires en
septembre 1964. Présidée par Manuel Diégues Jr., cette conférence a vu la participation
de  Peter  Heintz,  Glaucio  Soares,  Pablo  González  Casanova,  Aldo  Solari,  Jorge
Graciarena,  Torcuato  di  Tella,  Johan  Galtung,  Alain  Touraine,  Alessandro  Pizzorno,
Irving Louis Horowitz, parmi d’autres.

[9]  En  plus  de  Mills,  l’économiste  suédois  Gunnar  Myrdall  a  également  fortement
influencé les premiers débats sur le colonialisme interne et les chercheurs du CLAPCS.
Dans son livre Economic Theory and Underdeveloped Regions (1957), Myrdall a mis en
évidence des références assez similaires à celles que Mills soulignera plus tard dans le
séminaire  de  1959,  mais  en  les  reliant  explicitement  à  la  dimension  ethnique  et
religieuse.

[10] Voir la conversation entre Pablo González Casanova et Rodolfo Stavenhagen lors de
l’événement commémorant le cinquantième anniversaire des Siete Tesis Equivocadas en
América  Latina ,  Colegio  de  México,  juin  2015  (disponible  à  l’adresse  :
https://www.youtube.com/watch?v=5Brw74WU1YU).  Si  Stavenhagen  était  à  l’époque
influent dans la revue América Latina en tant que secrétaire général du CLAPCS, il n’était
pas l’éditeur ni le directeur de la revue, comme le suggère Gandarilla (2018).

[11] Concernant ces années, José Luis Reyna, professeur au COLMEX, se souvient qu’en
1959 il a été l’étudiant de Stavenhagen dans un séminaire, selon lui, «  mémorable  » où
ils ont discuté de trois ouvrages : Le Capital de Marx (2e édition revue et corrigée, FCE),
La rébellion des masses d’Ortega y Gasset et Le Prince de Machiavel (Présentation de
José Luis Reyna lors de la commémoration du 40e anniversaire du Centre d’études
sociologiques (CES) du Mexique qui s’est tenu les 5 et 6 avril 2013).

https://www.youtube.com/watch?v=5Brw74WU1YU
https://www.berose.fr/article3969.html


30 / 30

[12] Sur la relation entre Diégues Jr. et Stavenhagen, voir également Grisendi (2014 :
161-163).

[13] À cette époque, les tensions entre le conservationnisme ethnique et son assimilation
à la culture imposée du métissage, ou entre la perspective de l’État et les voix plus
critiques qui commençaient à émerger, avaient de profonds échos dans les disputes
épistémiques, théoriques et paradigmatiques sur l’interprétation du rural au Mexique
(Hewitt, 1988).

[14]  Le  leadership  de  Cardoso  de  Oliveira  dans  la  construction  institutionnelle  de
l’anthropologie  sociale  au  Brésil  comprend  sa  participation  à  plusieurs  comités
directeurs de l’Association brésilienne d’anthropologie (ABA) au cours des années 1950
et  1960.  Il  a  ensuite  été  élu  président  de  l’ABA  (1984-1986),  vice-président  de
l’International Union Of Anthropological And Ethnological Sciences - IUAES (1988-1993)
et président de l’Association latino-américaine d’anthropologie (ALA) (1993-1997).

[15] Le bandeau d’actualité du premier numéro de la revue América Latina en 1969
mentionne la signature d’un accord entre le CLAPCS et la Division d’anthropologie du
Musée national de l’UFRJ pour «   utiliser son espace physique, sa bibliothèque et ses
ressources  techniques   ».  Plusieurs  personnes  interrogées  dans  le  cadre  de  nos
recherches confirment que cela s’est produit.

[16] Cependant, Cardoso de Oliveira lui-même a précisé que l’objectif n’était pas de
réduire la culture à un épiphénomène, c’est-à-dire à quelque chose qui est dépourvu de
sens. Cardoso n’a jamais manqué de reconnaître dans la culture une dimension du réel
qui  mérite  d’être  explorée.  Ses  mises  en  garde  visaient  à  éviter  un  point  de  vue
culturaliste  qui  a  souvent  du  mal  à  expliquer  les  structures  à  l’œuvre  dans  tout
«  contact  » interethnique (Cardoso de Oliveira, 1963 : 39).

https://www.berose.fr/article3969.html

