WA BEROSE

. Encyclopédie internationale
‘ des histoires de I'anthropologie

Le colonialisme interne, une notion
en débat : Dialogues entre Cardoso
de Oliveira, Gonzalez Casanova et
Stavenhagen

Breno Bringel
Universidade do Estado do Rio de Janeiro

Miguel Leone
CONICET, Universidad nacional de Formosa

2025

POUR CITER CET ARTICLE

Bringel, Breno & Miguel Leone, 2025. « Le colonialisme interne, une notion en débat :
Dialogues entre Cardoso de Oliveira, Gonzalez Casanova et Stavenhagen », Encyclopédie
Bérose des histoires de I'anthropologie. https://doi.org/10.70601/30f2xn6.

Version PDF générée le 29 octobre 2025.

ISSN 2648-2770

Publication en acces libre sous Licence Creative Commons - CC BY-NC-ND 4.0. Creative
Commons : Attribution - Utilisation non commerciale - Pas d’ceuvre dérivée 4.0 International.
Cette licence s’applique sauf mention contraire pour certains contenus (photographies,
illustrations ou fichiers dont les droits spécifiques sont précisés).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Publié dans le cadre de HITAL - Histoire transatlantique des Anthropologies d’Amérique
Latine / International Research Network - INSHS (CNRS), dirigé par Christine Lauriere ;
Equipe du Departamento de Antropologia/Museu Nacional/UFR], LACED, sous la direction
d’Antonio Carlos de Souza Lima.

Publié dans le cadre du theme de recherche « Histoire des anthropologies au Brésil »,
dirigé par Stefania Capone (CNRS) et Fernanda Aréas Peixoto (Universidade de Sao
Paulo)

Introduction

Le colonialisme, entendu comme un systéme social, politique et économique par
lequel un Etat étranger domine et exploite une colonie, est I'un des phénomeénes
les plus analysés de la politique moderne, en raison de ses conséquences
profondes sur la formation du capitalisme mondial et des Etats-nations [1]. En
général, la colonisation implique 1'appropriation de la terre, I’expropriation des
ressources, 1’exploitation de la main-d’ceuvre, la soumission de la population et
1’établissement d’un pouvoir sur une unité politique géographiquement extérieure
et peuplée de cultures différentes. Dans cette logique, le colonialisme est présenté
dans I'imaginaire moderne comme un phénomene construit de 1’extérieur vers
I'intérieur. Cette vision ignore cependant ce qui a commencé a étre définiil y a
environ un siécle comme le « colonialisme interne ». Les origines de ce terme sont
étroitement liées aux débats politiques sur le communisme et I’antiracisme menés

1/30


https://www.berose.fr/
https://doi.org/10.70601/3of2xn6
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ya
1)
BEROSE

au sein de la Troisiéme Internationale communiste du parti communiste sud-
africain dans les années 1920 (Amin, 2009), mais son utilisation ultérieure a été
principalement associée a la création d’'une grammaire commune autour des
notions de « tiers-mondisme » et du « libérationnisme » mondial dans sa lutte
contre toutes les formes d’exploitation, d’oppression et de dépendance dans les
années 1960 (Bringel et Maldonado, 2016 : 402-408 ; Valdés, 2003).

La généalogie de ce terme est multiple et a été étroitement associée a des
mouvements sociaux et politiques qui se propagent sous différentes formes - sans
étre bien connus ni étre reliés les uns aux autres - dans le Sud et le Nord global.
En Afrique, il a été utilisé pour interpréter les logiques de domination exercées par
les élites internes au lendemain des luttes d’indépendance. Avant cela, il fut aussi
mobilisé a la suite des luttes de libération noire contre le racisme et la ségrégation
raciale, avec I’Afrique du Sud comme cas emblématique, initialement dans la
résistance des travailleurs noirs dans la quéte d'une « République indigene », puis
face a 'apartheid (Adam, 1972 ; Carter, Karis et Stultz, 1967). En écho a ces
inspirations, des militants et intellectuels noirs ont émis I’hypothese que la
population racialisée des Etats-Unis formerait une « colonie interne » a l'intérieur
des frontiéres de la « patrie impériale » (Haywood, 1948). Au fil du temps, les
ghettos en deviennent I’exemple type (Cruser, 1968 ; Blauner, 1969) et la thése du
colonialisme interne apparait dans les discours de Malcolm X et méme dans le
programme politique du Black Panther Party (Allen, 2015).

En Europe, moteur du colonialisme a 1’échelle mondiale, le débat sur le
colonialisme interne est apparu d’'une maniere différente, principalement a travers
des revendications politiques pour ’autodétermination des nations sans Etat
propre, qui se sentent subjuguées, opprimées et/ou non reconnues dans des
territoires définis par des Etats étrangers, mais dont elles dépendent. Il existe de
nombreux cas historiques et actuels en Europe, mais il existe aussi des cas de
« nationalismes périphériques » dans la périphérie mondiale, ou les peuples
autochtones et les populations de nations sans Etat sont beaucoup plus privés de
libertés civiles et politiques, en plus d’étre exclus et subalternisés, que les nations
sans Etat du centre (Hechter, 1975).

La notion de colonialisme interne a également permis d’interpréter les relations
coloniales dans des pays divers et complexes tels qu’lsraél, la Thailande, le
Pakistan, le Groenland, le Canada ou les territoires de 1’ex-Union soviétique
(Torres Guillén 2017 : 2 ; Hicks 2004). Malgré les différences entre ces cas et leurs
implications (géo)politiques, toutes ces lectures affirment que le colonialisme n’est
pas seulement un phénomene « international », mais aussi « intra-national », avec
un potentiel explicatif pour comprendre les formes de domination et d’exploitation.

Au-dela des utilisations politiques préexistantes du terme, une grande partie de la
littérature internationale tend a considérer le mexicain Pablo Gonzéalez Casanova
comme 1'un des précurseurs de la réflexion sur la notion de colonialisme interne
(Burawoy, 1974) [2]. Ce qui est intéressant, c’est que 1'un des textes les plus cités
de cet auteur sur le sujet, souvent qualifié « d’ceuvre pionniere » (Gonzalez
Casanova, 1965a), n’est pas son premier article sur la question. Cependant, il est

2/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

rédigé en anglais et, pour cette raison, a circulé beaucoup plus largement en
dehors de I’Amérique latine que son article original et fondateur publié deux ans
plus tét en espagnol (Gonzalez Casanova, 1963a). Dans la sphére latino-
américaine, les ouvrages La democracia en México et Sociologia de la Explotacién
sont souvent reconnus comme ceux dans lesquels Gonzalez Casanova (1965b ;
1969) a systématisé le concept de colonialisme interne. Dans ce cas, la centralité
acquise par ces deux livres au fil du temps a fini par contribuer a obscurcir les
débats antérieurs et les publications d’articles de l'auteur lui-méme et de ses
interlocuteurs les plus proches [3]. Dans une histoire ou convergent les tentatives
de construction d’une pensée sociale en propre, la dépendance académique, la
division intellectuelle du travail scientifique, la centralité du livre dans les sciences
sociales et les asymétries dans la circulation des idées (Beigel, 2016 ; Bringel et
Domingues, 2015 ; Silva, 2019), il y a quelque chose qui est souvent tu : la
construction du débat latino-américain sur le colonialisme interne n’est pas née
uniquement de la créativité d'un intellectuel aussi central et fécond que Gonzélez
Casanova, elle est le résultat d’'un processus collectif de collaborations et
d’échanges d’'idées, d’interrogations et de recherches.

Dans cet article, nous soutenons la these selon laquelle le débat scientifique sur le
colonialisme interne en Amérique latine est tributaire des dialogues fondamentaux
établis entre les Mexicains Pablo Gonzalez Casanova et Rodolfo Stavenhagen et le
Brésilien Roberto Cardoso de Oliveira a la fin des années 1950 et dans la premiére
moitié des années 1960. Alors qu'ils avaient chacun des parcours, des expériences
et des points de vue différents, leur participation au Centre latino-américain de
recherche en sciences sociales (Centro Latinoamericano de Pesquisas en Ciencias
Sociales, ci-aprés CLAPCS ou « Centre »), une institution créée par I'UNESCO en
1957 et basée a Rio de Janeiro, qui a servi de principal lieu de dialogue et de
recherche sur le sujet, a été cruciale. Les recherches et les séminaires du Centre
furent déterminants pour le développement du concept. Le débat fut publié dans
sa revue América Latina, ce qui permit de le diffuser plus largement aupres du
public de la région ou des personnes intéressées par I’Amérique latine. L'objectif
de cet article est de reconstituer ces dialogues entre Cardoso de Oliveira,
Gonzalez Casanova et Stavenhagen autour du CLAPCS. Notre enquéte ne vise pas
a construire une histoire intellectuelle du concept de colonialisme interne dans le
moule suggéré par Koselleck (2002). Au lieu de nous limiter au langage et a la
sémantique, nous explorerons avant tout comment le contexte et 1’échange
d’expériences ont joué un réle déterminant dans la (ré)élaboration de la notion.
Nous essaierons de démontrer que la construction du concept de colonialisme
interne a été indissociable a la fois de la circulation transnationale des
intellectuels favorisée par le Centre et de sa dynamique interdisciplinaire.

L’article est divisé en cinq parties, auxquelles s’ajoutent cette introduction et une
conclusion. La premiére partie présente le CLAPCS comme un espace de
convergence transnationale d’intellectuels, en soulignant ses activités et ses
répercussions en termes de circulation des idées et des personnes. La deuxieme
partie introduit les premiers débats sur le concept de colonialisme interne, ses
principales influences et les échanges fondateurs. Dans la troisiéme partie, nous

3/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

examinons selon quelles lignes directrices Gonzalez Casanova a fagonné le
concept, puis nous examinons les avancées ultérieures proposées par
I’anthropologie sociale, a travers les élaborations de Cardoso de Oliveira et de
Stavenhagen. Dans la derniére partie, nous reprenons certaines réélaborations
critiques et les échos du débat dans les développements ultérieurs.

Notre effort est donc similaire, bien que plus ample, a celui de Gandarilla (2018)
qui, tout en reconnaissant la centralité des réseaux du CLAPCS et le caractére
collectif de la gestation du concept de colonialisme interne, se concentre
principalement sur les contributions de Gonzélez Casanova. Pour mener a bien
cette tache, nous avons utilisé des sources variées. Pour la reconstruction de
I’espace social du CLAPCS, ainsi que l'insertion de Cardoso de Oliveira, Gonzélez
Casanova et Stavenhagen dans l'institution, nous avons utilisé les sources
suivantes : a) les comptes rendus des réunions du Comité directeur du CLAPCS-
FLACSO; b) les rapports sur la participation des trois intellectuels au Centre; c) le
plan d’activités du CLAPCS entre 1957 et 1965 ; d) des entretiens avec Gonzélez
Casanova et Stavenhagen, ainsi qu’avec d’autres intellectuels qui ont participé au
CLAPCS ou qui ont collaboré avec le Centre. D’autre part, afin d’approfondir le
débat sur le colonialisme interne, nous ajoutons a ces sources de nature plus
biographique, contextuelle, historique, institutionnelle et intellectuelle, d’autres
sources de nature textuelle qui nous permettent d’entrevoir 1’évolution de la
discussion dans les articles, les débats et les recherches du CLAPCS. A cette fin,
nous avons utilisé divers numéros de deux publications éditées par le Centre - le
Boletin et la revue América Latina - ainsi que les avancées et les résultats de
recherches et d’ouvrages liés au sujet, en plus d’autres sources secondaires
pertinentes.

Le CLAPCS comme espace de convergence
transnationale des sciences sociales

Aprés trois années d’intenses négociations et réunions, la deuxieme Conférence
régionale des sciences sociales pour I’Amérique latine (2.2 Conferencia Regional
de Ciencias Sociales para América Latina), qui s’est tenue en avril 1957, a créé le
CLAPCS en tant que centre de recherche basé a Rio de Janeiro, et la Faculté latino-
américaine des sciences sociales (FLACSO), dédiée a I’enseignement et basée a
Santiago du Chili. Un peu plus d’un mois plus tard, un décret du président
brésilien Juscelino Kubitschek donnait officiellement naissance au Centre. Le
CLAPCS et la FLACSO ont partagé le méme Comité directeur (CD), chargé de
délibérer sur ’orientation des deux institutions (Beigel, 2009). Leurs membres,
élus en principe pour quatre ans, bien que certains aient effectué plus d’un
mandat, ont été des acteurs essentiels de l'institutionnalisation des sciences
sociales dans leurs pays respectifs [4]. Parmi eux, ils élisaient un président dont le
mandat durait deux ans. Pablo Gonzalez Casanova, qui a rejoint le Comité en 1959,
en a été le président a deux reprises, en 1961-1962 et 1965-1966.

En plus de ce CD commun, le CLAPCS avait son propre directeur et un secrétaire
général. Le premier directeur fut le sociologue brésilien Luiz de Aguiar Costa

4/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

Pinto, qui exerca un mandat de quatre ans (1957-1961). Il fut remplacé par
I’anthropologue Manuel Diégues Junior qui dirigea le Centre pendant les années
1960 et une partie des années 1970. Tous deux ont entretenu des relations trés
étroites avec les membres du CD, qui devaient approuver les rapports et les plans
de travail. Ils ont aussi participé activement a la vie intellectuelle du CLAPCS, en
organisant des événements, en coordonnant des recherches, en contribuant a des
publications et en encourageant, dans leurs pays respectifs, diverses activités. Le
directeur a joué un role crucial dans les taches d’organisation et dans la direction
scientifique et politique du projet. Il était soutenu par le secrétaire général, qui a
également joué un réle important dans la coordination des activités scientifiques
et administratives du Centre. Rodolfo Stavenhagen a été secrétaire général entre
aolit 1962 et décembre 1964, période durant laquelle il a vécu a Rio de Janeiro,
participant a la vie quotidienne du CLAPCS et contribuant a sa gestion aux cotés de
Diégues Jr. Il a été remplacé par I'Haitien Jean Casimir, qui a occupé ce poste
jusqu’au début de I'année 1968, année ou 'UNESCO a retiré son soutien financier
au Centre et ou la dictature au Brésil s’est intensifiée. L’année suivante, en 1969,
le CD commun a été dissous et le CLAPCS a commencé a perdre ses principales
bases de soutien international a un moment de profonde instabilité politique dans
la région. Le CLAPCS est alors entré dans une période de retrait local/national de
ses activités et a fermé ses portes dix ans plus tard, en 1979, aprés une longue
crise.

Malgré cette trajectoire heurtée, la premiére décennie du CLAPCS a été une
période tres fertile et intense, qui l'a positionné, en tant qu’institution, comme I'un
des principaux vecteurs de la circulation transnationale d’intellectuels a un
moment clé de 'institutionnalisation des sciences sociales dans la région. En effet,
dés ses origines, le Centre s’est efforcé de créer des liens avec des espaces de
recherche et d’enseignement de toute la région. Il a également été un moteur
décisif de la création en 1967 du Conseil latino-américain des sciences sociales
(CLACSO), qui est aujourd’hui la principale institution de structuration des
sciences sociales en Amérique latine [5].

En termes de recherche, le CLAPCS a réalisé plus de trente projets au cours de sa
seule premiere décennie. Ce qui frappe sans doute le plus dans ces recherches,
c’est 'engagement décisif en faveur d’une perspective latino-américaine basée sur
une approche empirique des questions macro-sociales (urbanisation,
industrialisation, structure agraire, développement économique et stratification
sociale) et des conflits sociétaux et des impacts du processus de modernisation et
de développement. Il y avait également un désir d’organiser la bibliographie
existante sur ces questions, ainsi que de générer des études sur les sciences
sociales elles-mémes dans les différents pays. Une grande partie de la recherche a
impliqué des équipes multinationales qui travaillaient ensemble, examinant a la
fois les points communs et les spécificités des lieux et des pays. Des chercheurs
d’Argentine, du Brésil, du Chili, de Colombie, du Costa Rica, du Mexique, de
I'Uruguay et du Venezuela ont été particulierement impliqués dans les projets, qui
ont donné lieu a divers types d’événements et de séminaires, ainsi qu’a des
publications communes d’envergure régionale. Au cours de sa premiere décennie,

5/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

le CLAPCS a organisé quinze séminaires majeurs, dont le premier Séminaire latino-
américain sur la stratification et la mobilité sociale (l.er Seminario
Latinoamericano de Estratificaciéon y Movilidad Social) (1958), le Séminaire
international « Resisténcias a Mudanga » (1959), la Conférence internationale sur
la recherche comparative (Conferencia Internacional sobre Investigacion
Comparativa) (1964), le Séminaire sur les sciences sociales en Amérique latine
(Seminario Ciencias Sociales en América Latina) (1965) et le Séminaire sur la
sociologie du développement (Seminario sobre Sociologia del Desarrollo) (1968).

Ces séminaires et les recherches qui les ont fait naitre, ainsi que la structure
institutionnelle du CLAPCS lui-méme, ont permis de créer un lieu de rencontre
unique pour les principaux acteurs des sciences sociales latino-américaines. La
circulation au siége du Centre, dans ses activités quotidiennes et ses événements,
ne s’est cependant pas limitée aux intellectuels de la région, mais a également
favorisé un fort échange avec les institutions et les acteurs du Nord. Des
intellectuels du Nord ont également visité le Centre dans le cadre de missions a
court et moyen terme, tels qu’Alain Touraine, Charles Wright Mills, Joseph Kahl et
Herbert Blumer, parmi beaucoup d’autres. Les deux derniers sont venus au Centre
en tant qu’experts de 'UNESCO et ont participé a de nombreuses activités du
CLAPCS [6].

Herbert Blumer a été le premier expert de 'UNESCO au sein du CLAPCS. Quand il
est arrivé a Rio de Janeiro en aofit 1958, il avait déja une carriere bien établie. Il
avait été président de I’American Sociological Association et éditeur de I’American
Journal of Sociology pendant plus de dix ans (1941-1952). Il avait déja une grande
expérience a I'Université de Chicago, ou il a travaillé de 1927 a 1952, année ou il
s’est installé a Berkeley pour fonder le Département de sociologie de 1'Université
de Californie. Sa contribution sur l'interactionnisme symbolique et les méthodes
de recherche en sciences sociales a été trés influente et a laissé des traces
importantes dans le Centre. Sa premiére mission a été de coordonner la recherche
sur les implications sociales de l'industrialisation dans le Recdncavo, Bahia
(Boletin del CLAPCS, 1958, n.2 : 3) [7]. Blumer a également participé a de
nombreuses activités du Centre et a coordonné une étude théorique et
méthodologique sur l'urbanisation et l'industrialisation, dont 1’objectif était
d’analyser la discussion existante sur le sujet, en essayant d’établir un « schéma
conceptuel et des axes méthodologiques afin de dissiper la grande confusion
d’idées et de concepts existant dans la bibliographie » (Boletin del CLAPCS, 1959,
n.2 : 8-9; Blumer, 1959).

Blumer retourne aux Etats-Unis en octobre 1959 et quelques mois plus tard,
Joseph Kahl arrive au CLAPCS et reste a Rio de Janeiro jusqu’au début de 'année
1961. Il coordonne le projet « Orientacién de las Carreras Ocupacionales
vinculadas al Desarrollo Econémico » (Orientation des carriéres professionnelles
liées au développement économique), qui vise a étudier les aspects psychosociaux
du changement social (Boletin del CLAPCS, 1960, n.3 : 88-91), dans une
perspective fortement marquée par les théories de la modernisation (Kahl, 1962).
Ses principales contributions ont été ses apports méthodologiques et ses études

6/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

sur la stratification sociale. Quelques années avant son arrivée a Rio de Janeiro, il
avait publié The American Class Structure (Kahl, 1957), considéré comme un
ouvrage fondateur sur le sujet, ayant contribué a la délimitation de ce champ
d’études. 1l s’agissait d’ailleurs d’un theme central de I’agenda du CLAPCS, dans
lequel il a été pionnier au Brésil, puisque les premieres études systématiques sur
la stratification sociale dans ce pays sont associées aux experts envoyés par
I’'UNESCO, principalement Bertram Hutchinson, Sugiyama Yutaka et Kahl lui-
méme (Aguiar, 2001). Contrairement a Blumer, Kahl s’intéressait particulierement
a I’Amérique latine. I a écrit son livre sur la stratification aux Etats-Unis pendant
qu'il était étudiant en doctorat au Mexique et il s’est alors enthousiasmé pour la
région. C’est la-bas qu’il a rencontré Pablo Gonzalez Casanova, sur qui il a écrit un
livre a la fin des années 1970, comparant ses contributions a celles de deux autres
auteurs qu’il connait bien : Gino Germani et Fernando Henrique Cardoso (Kahl,
1976).

L’expérience de Kahl a Rio de Janeiro s’est jointe aux influences de son expérience
mexicaine et, depuis lors, il est devenu un grand diffuseur aux Etats-Unis des idées
produites en Amérique latine [8]. Il a également regu plusieurs chercheurs latino-
américains dans son pays d’origine. C’est le cas de Glaucio Soares, avec qui il a
établi une relation étroite pendant I’année qu’il a passée a Rio de Janeiro. Soares a
réalisé sa theése de doctorat avec Kahl entre 1962 et 1965, apres s’étre rendu au
Mexique, recommandé par son futur directeur de thése, pour donner un cours de
méthodologie au Musée national d’anthropologie et d’histoire du Mexique (Brasil
Jr., 2013 : 98). C’est 1a que Soares, avant d’embarquer pour son séjour aux Etats-
Unis, a pu rencontrer Gonzalez Casanova et approfondir son intérét pour
I’Amérique latine, ce qu’il a vécu avec plus d’intensité aprés avoir terminé son
doctorat et pris la direction de ’Ecole de Sociologie de la FLACSO a Santiago du
Chili (Castro Gomes et Araujo, 2008).

Quant aux noms cités précédemment qui ont collaboré plus ponctuellement, la
carriere d’Alain Touraine en Amérique latine s’est construite autrement, le
CLAPCS n’étant pas vraiment un élément important dans sa trajectoire, méme s'il a
assisté a plusieurs reprises aux activités du Centre entre 1959 et 1964. En
revanche, dans le cas de Wright Mills, bien que sa collaboration soit également
pertinente, son parcours a été différent. Sa participation a un séminaire du Centre
en 1959 a été, comme nous le verrons, un stimulant essentiel pour la construction
du concept de colonialisme interne.

Dans le cadre de cette intense dynamique de recherche et de circulation, la
relation que Gonzalez Casanova et Stavenhagen ont entretenue avec le CLAPCS est
loin d’étre ponctuelle. Comme il a déja été mentionné, tous deux ont occupé des
postes de direction importants, ce qui indique un lien organique avec le Centre.
C’est pourquoi il est frappant que la bibliographie sur leurs contributions et leurs
trajectoires s’attarde relativement peu sur leurs relations avec le Brésil et les liens
étroits qu'’ils ont entretenus avec le CLAPCS entre la fin des années 1950 et le
milieu des années 1960.

On sait cependant que Pablo Gonzdalez Casanova et Rodolfo Stavenhagen ont été

7/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

des acteurs centraux de l'institutionnalisation de la sociologie au Mexique et en
Amérique latine (De la Garza, 2015). Tous deux ont joué un role de leadership
intellectuel (Jackson et Blanco 2016 ; Zapata, 1981) et on se souvient d’eux non
seulement pour leurs contributions substantielles (Zapata, 1995), mais aussi pour
avoir occupé des postes importants a l'intérieur et a 1’extérieur de 1'université.
Gonzéalez Casanova a été directeur de la Faculté de sciences politiques et de
sociologie (Facultad de Ciencias Politicas y Sociologia) (1957-1965) et de I'Institut
de recherches sociales (Instituto de Investigaciones Sociales) (1966-1970) de
I’'UNAM, recteur de I'UNAM (1970-1972), président de 1’Association latino-
américaine de sociologie (Asociacién Latinoamericana de Sociologia - ALAS)
(1968-1972 et 1983-1985) et conseiller de I’Université des Nations Unies
(1982-1988), entre autres.

Dans le cas de Stavenhagen, on souligne généralement son leadership
institutionnel a partir des années 1970 dans la création et la direction initiale du
Centre d’Etudes sociologiques (Centro de Estudios Socioldgicos - CES/COLMEX)
(1973-1976), son role fondamental dans la création, en 1975, de la FLACSO
Mexique, sa participation au ministére mexicain de I’Education publique en tant
que directeur général des cultures populaires (1977-1979) ou son travail en tant
que sous-directeur général de 'UNESCO - responsable de la division des sciences
sociales (1979-1989) - et plus tard, au début du XXIe siécle, en tant que rapporteur
spécial des Nations Unies pour les droits des peuples autochtones.

Né en 1922, Gonzalez Casanova a dix ans de plus que Stavenhagen, dont il a été le
professeur dans les années 1950. Quelques années plus tard, il I’a invité a
rejoindre I'UNAM en tant que maitre de conférences. Les deux hommes se sont liés
au CLAPCS a des moments différents et de maniere différente. Gonzalez Casanova
I’a fait avec le grand promoteur de l'institutionnalisation de la sociologie
mexicaine, Lucio Mendieta y Nufiez (Serrano, 2016), en octobre 1959, lors de la
troisiéme réunion du CD, qui se tient & Rio de Janeiro. A son tour, Stavenhagen a
rejoint le CLAPCS avec le président du CD de 1'époque, son compatriote Gonzélez
Casanova, en aofit 1962, lors de la sixiéme réunion du CD, qui s’est tenue a
Mexico. Chacun a leur maniére, ils ont contribué de maniere décisive a
I'instauration d’un dialogue latino-américain et a 1’élaboration conceptuelle de la
notion de colonisation interne.

Inspirations et premiers échanges : société duale
et obstacles au développement

Les premiers pas du CLAPCS se déroulent a une époque ou la théorie de la
modernisation, représentée sous une forme plus élaborée dans la région par la
sociologie de Gino Germani (Domingues et Maneiro, 2004), était en plein essor.
Malgré cela, le structuralisme de la CEPAL, et en particulier les contributions de
Prebisch et Furtado sur les relations entre le centre et la périphérie dans
I’économie internationale, a également marqué la sociologie latino-américaine a
une époque ou la discussion sur les « sociétés sous-développées » en tant que
« sociétés duales » était tres répandue. Selon Frank (1972), ce sont les idées de

8/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

J.H. Boeke sur la société indonésienne qui ont soulevé pour la premiere fois, au
début des années 1940, le probleme des asymétries dans le développement
capitaliste que certains secteurs de I’économie nationale pouvaient présenter face
a des processus accélérés de croissance économique et industrielle (Torres
Guillén, 2012). A la méme époque, Many Mexicos de Lesley Byrd Simpson et, un
peu plus tard, Os dois Brasis de Jacques Lambert, ont constitué une approche plus
systématique de ces questions.

Dans ce champ de débats, la question des « sociétés duales » était un theme
récurrent au sein du CLAPCS. Ce fut un élément central du séminaire « Resisténcia
a Mudanga : Fatores que impedem ou dificultam o Desenvolvimento » (Résistance
au changement : facteurs qui empéchent ou entravent le développement), organisé
par le CLAPCS en 1959. Il s’agit d'une activité qui a été reprise a plusieurs reprises
dans les mémoires du Centre, ainsi que par les participants et les intéressés par le
sujet (Ferreira, 1999). En effet, le séminaire, tres fréquenté par le public, a vu la
participation d’une soixantaine de chercheurs de différents pays (Boletin del
CLAPCS, 1959 : 16), dont Jacques Lambert, Jean Labbens, Roger Seguin, C. Wright
Mills, Alfred Métraux et Gino Germani, en dialogue avec d’importants intellectuels
brésiliens tels que Milton Santos, Thales de Azevedo, Florestan Fernandes, Juarez
Brandao Lopes, Fernando Henrique Cardoso et Octavio Ianni.

Le travail présenté par Jacques Lambert a servi en quelque sorte de document-
cadre et était intitulé « Los obstaculos al desarrollo provenientes de la formacion
de una sociedad dualista » (Obstacles au développement résultant de la formation
d'une société dualiste). Par ailleurs, la conférence de Wright Mills, intitulé
« Remarks on the problems of industrial development », est quant a elle devenue
I'une des plus suivies. Gonzalez Casanova a souligné a plusieurs reprises que c’est
lors de cette conférence qu’il a entendu pour la premiere fois I’expression
« colonialisme interne » (Torres Guillén, 2012). En effet, Mills avait dit, en
reprenant l'article précédent de Lambert :

Les sections développées a l'intérieur du monde sous-développé -
dans les capitales et dans les marges - sont une forme curieuse
de pouvoir impérialiste, qui possédent quelque chose comme des
colonies internes. Elles sont parfois des Etats, mais pas vraiment
des Nations, et les Etats qu’elles dominent sont souvent des
parasites dans 1’économie locale, plutot que des instruments pour
créer une nouvelle économie (Wright Mills, 1960 : 285).

Mais, s’il est vrai que ¢’est Wright Mills qui a inspiré Gonzéalez Casanova, c’est
bien l'intellectuel mexicain « qui en a fait un concept analytique » (Torres Guillén,
2017 : 1), en I'inscrivant dans le débat scientifique régional et international9 [9].
Cela n’implique pas qu'il ait été le premier a utiliser le terme ni qu'’il ignorait les
racines marxistes du débat, méme si certaines généalogies antérieures
importantes ont été ignorées par l'intellectuel mexicain. En fait, Gonzalez
Casanova (2006) reconnait Lénine comme un point de départ crucial,
principalement dans son ouvrage classique dans lequel il affirme qu'un pays
impérialiste exporte 1'exploitation du prolétariat vers ses colonies ou vers d’autres
pays sous-développés dont il peut contréler les termes de 1’échange (Lénine, 1952

9/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

[1916]). Un autre apport fondamental concerne le réle des « minorités nationales »
dans les Etats et la nécessité de dénoncer les violations de I’égalité nationale.

Les contributions de Lénine doivent étre lues dans le cadre des débats de la
gauche internationaliste de 1’époque. Apres la révolution russe de 1917,
I’Internationale communiste nouvellement créée a consacré ses efforts a
reconnaitre la lutte anticoloniale des peuples non occidentaux et a convoqué une
réunion a cette fin : le Congrés des peuples d’Orient, qui s’est tenu en 1920 a
Bakou, en Azerbaidjan. C’est la qu’ont eu lieu les premieres grandes discussions
sur le marxisme et la question coloniale (Broué, 1977) et qu’a été créé un contexte
fondamental pour le renforcement d’une « tradition noire radicale » (Robinson,
1983) qui a continué a contester le colonialisme (interne et externe), le racisme et
la surexploitation capitaliste.

Dans ce méme moment politique, bien que dans un contexte différent, Gramsci a
tenté d’expliquer dans ses Quaderni del carcere écrits entre 1929 et 1935,
comment dans le cas italien, il n’était possible de comprendre la misere du
Mezzogiorno qu’a partir de la domination et de la richesse du Nord. Selon les
propres termes de Gramsci, le Nord était une sorte de « sangsue » qui
s’enrichissait aux dépens du Sud. Il faut ajouter I'influence sur Gonzalez Casanova
des contributions de Maridtegui sur la place des peuples autochtones et les échos
de sa célebre polémique avec Haya de la Torre, devenue une source d’inspiration
incontournable pour critiquer les perspectives modernisatrices. De méme, les
idées d’'Henri Lefebvre et de Nicos Poulantzas sur l’occupation et la
restructuration de ’espace et du pouvoir dans le capitalisme ont été cruciales
(Gonzalez Casanova, 2006).

Ces contributions intellectuelles et politiques ont été fondamentales pour rendre
visibles les relations centre-périphérie non seulement entre les Etats, mais aussi a
I'intérieur d'un pays, d’'une société ou d'une région. C’est ainsi que la notion de
colonialisme interne a proposé une approche sur ce type de relations de
domination, en dépassant une vision d’extériorité, et en impactant les explications
structurelles et historiquement fondées sur le caractere de « dualité » de ces
sociétés. Il faudrait situer les influences marxistes de Gonzélez Casanova et la
coexistence avec le fonctionnalisme et le développementalisme modernisateur,
tres présents dans le CLAPCS et dans le débat de 1'époque, dans un processus
progressif de « transition » du débat intellectuel et politique latino-américain.
D’une part, la pensée de gauche se renouvelle a cette époque, critiquant les
lectures antérieures plus mécaniques du marxisme. D’autre part, entre la
révolution cubaine de 1959 et le coup d’Etat de 1964 au Brésil, il y a eu, comme le
suggere Zapata (1990 : 217), un glissement progressif « entre 'industrialisation
substitutive et un nouveau modéle de domination politique dans lequel les
militaires ont commencé a jouer un role différent de celui qu'’ils avaient joué
jusqu’alors ».

Cela a conduit, au début des années 1960, a I’émergence de perspectives plus
critiques sur le développement, qui remettaient en cause les visions dichotomiques
et étapistes (Bringel et Echart, 2017). L'une de ces voies d’explication était le

10/ 30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

concept de marginalité, a travers lequel émergeaient une « société participante »
et une «société de masses marginale » (Cortes, 2018). Le débat sur la marginalité
est tres vaste et a suivi des itinéraires tres différents : depuis son utilisation
sociale ou culturelle, initialement associée au début des années 1960 aux
processus de modernisation, jusqu’a des formulations plus critiques des années
plus tard avec Anibal Quijano, José Nun, Fernando Henrique Cardoso, Luiz
Antonio Machado da Silva, Lucio Kowarick et d’autres.

L'une des principales avancées des théories les plus significatives de la
marginalité a été de dépasser la vision qui séparait un secteur intégré d'un secteur
marginal et d’incorporer une conception relationnelle, dans laquelle il y aurait
différents types de relations et de niveaux de domination. Sur le plan
institutionnel, un grand nombre de ces débats ont eu lieu au niveau latino-
américain sous les auspices de la Fondation Ford, dont les roles du Centre de
Recherches en Sciences sociales (Centro de Investigaciones Sociales) de I'Institut
Torcuato Di Tella a Buenos Aires, de I'Institut latino-américain de planification
économique et sociale (Instituto Latinoamericano de Planificaciéon Econdémica y
Social - ILPES) et du Centre pour le développement social en Amérique latine
(Centro para el Desarrollo Social para América Latina - DESAL), basé a Santiago
du Chili, ont été particulierement importants. On pourrait dire, de maniére
parallele, que le débat sur le colonialisme interne, que nous reconstituerons dans
les sections suivantes, a sans doute constitué une autre voie de remise en question
des sociétés duales. Dans ce cas, le principal cadre institutionnel a été le CLAPCS.

Le colonialisme interne selon Pablo Gonzalez
Casanova

Apres le séminaire Resistencias a Mudanga, Gonzalez Casanova a commenceé a
travailler sur ses premieres formulations du colonialisme interne. Son admiration
pour Mills est allée bien au-dela de «1’emprunt » de cette idée, partageant avec lui
la production d'une « imagination sociologique » créative et hétérodoxe (Torres
Guillén, 2017). Dans ce processus, Gonzalez Casanova a construit sa propre
interprétation du sujet, dont le premier germe se trouve dans son texte « Sociedad
plural y desarrollo. El caso de México » (Société plurielle et développement. Le cas
du Mexique), publié en 1962 dans la revue América Latina du CLAPCS. Mobilisant
des données empiriques sur l’alimentation, la consommation de biens de base et
I’analphabétisme, Gonzalez Casanova a démontré que, méme si la marginalité
avait diminué en termes relatifs au cours des premieres décennies qui ont suivi la
révolution mexicaine, ses valeurs absolues avaient augmenté, conservant, de plus,
une tendance a la hausse (Gonzélez Casanova, 1962). Gonzalez Casanova en
conclut que la « société plurielle », caractéristique des pays coloniaux et sous-
développés,

peut subsister pendant des périodes relativement longues dans
les pays qui ont atteint une indépendance politique et
économique relative, qui ont réalisé une réforme agraire, qui ont
entamé les processus de capitalisation, d’industrialisation et
d'urbanisation caractéristiques du développement (Gonzalez

11/30


https://www.berose.fr/article3969.html

yNa
1)
BEROSE

Casanova, 1962, p. 41).

I1 publie ensuite un article dans la revue Desarrollo Econémico, éditée par
I'Institut de développement économique et social (Instituto de Desarrollo
Econdémico y Social - IDES) de Buenos Aires, dans lequel il s’interroge sur «la
domination des groupes et classes les plus puissantes a l'intérieur de la nation sur
les groupes et classes moins puissantes et marginales » (Gonzéalez Casanova,
1963a : 285). La méme année, l'article « Sociedad plural, colonialismo interno y
desarrollo » (Société plurielle, colonialisme interne et développement), qui peut
étre considéré comme le texte fondateur du débat académique dans la région,
parait a nouveau dans la revue du CLAPCS. C’est la que Gonzdalez Casanova
(1963b) aborde explicitement le « colonialisme interne », en essayant de trouver
une définition structurelle qui « pourrait servir a [produire] une explication
sociologique du développement » (Gonzalez Casanova, 1963b : 17), et des
« problemes des sociétés sous-développées » (Gonzalez Casanova, 1963b : 18).
Ainsi, le concept de colonialisme apparait comme une interpellation sur la
condition structurelle des « sociétés duales » :

Apres avoir obtenu l'indépendance, les anciennes colonies (...)
conservent surtout le caractere dual de la société et un type de
relations similaires a celles de la société coloniale, qui méritent
une étude objective et systématique (Gonzélez Casanova, 1963b :
24-25).

Il présente ensuite une définition du concept qui, a quelques variations pres, a
perduré en tant que telle jusqu’a aujourd’hui :

[Le colonialisme interne] est une structure de relations sociales
de domination et d’exploitation entre des groupes culturels
hétérogenes et distincts. S’il y a une différence spécifique par
rapport aux autres rapports de domination et d’exploitation
(ville/campagne, classes sociales), c’est I'hétérogénéité culturelle
qui produit historiquement la conquéte de certains peuples par
d’autres, et qui nous permet de parler non seulement de
différences culturelles (qui existent entre la population urbaine et
rurale et dans les classes sociales), mais aussi de différences de
civilisation (...).) La structure coloniale et le colonialisme interne
se distinguent de la structure de classes, car il ne s’agit pas
seulement d’une relation de domination et d’exploitation des
travailleurs par les propriétaires des biens de production et leurs
collaborateurs, mais d’une relation de domination et
d’exploitation d’une population (avec ses différentes classes,
propriétaires et travailleurs) par une autre population qui a
également différentes classes (propriétaires et travailleurs)
(Gonzélez Casanova, 1963b : 25-26).

Depuis, 1'hétérogénéité culturelle et structurelle, les multiples relations de
domination et d’exploitation et la structure coloniale sont devenues des éléments
clés d’'une notion qui s’est sédimentée dans la pensée de Gonzdalez Casanova a la
suite de la confluence entre son propre processus en tant que chercheur dans
différentes écoles et instituts de I'UNAM (Torres Guillén, 2012 ; Gandarilla, 2018)
et ses échanges avec d’autres intellectuels latino-américains et internationaux qui

12/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

cherchaient a avoir une vision critique du développement. Son insertion dans le
CLAPCS lui a permis non seulement de participer a des événements pertinents
comme le séminaire Resisténcias a Mudanga, mais aussi d’avoir un acces privilégié
a un débat latino-américain et international et de suivre de prés les échanges que
son compatriote Stavenhagen commencait a avoir avec I’anthropologue brésilien
Cardoso de Oliveira. De méme, le fait qu’il ait choisi la revue América Latina pour
publier ses articles sur le sujet n’est pas une simple coincidence. Stavenhagen
était déja secrétaire général du CLAPCS et I'une de ses missions était de renforcer
les publications du Centre. Gonzalez Casanova lui-méme a raconté que les éditeurs
de la revue América Latina avaient initialement prévu de publier au début de 1963
un texte de Stavenhagen qui utilisait également le concept de colonialisme
interne, mais que Stavenhagen lui-méme avait décidé de reporter la publication de
son article au numéro suivant, laissant ainsi la place a l’article de Gonzalez
Casanova [10]10.

Au cours de ce processus, Gonzalez Casanova s’est plongé dans un projet
ambitieux qui allait devenir La democracia en México. Ce livre, publié en 1965,
présente une analyse lucide et critique du systéeme politique mexicain
postrévolutionnaire (Jackson et Blanco, 2016) et integre également les
élaborations présentées par I'auteur dans les deux articles susmentionnés de la
revue América Latina. C’est précisément dans ces élaborations que l’auteur a
trouvé des solutions possibles aux failles détectées dans la relation entre la
structure sociale et la structure politique mexicaine. En effet, selon lui, la division
du pays en deux ou plusieurs mondes, avec des caractéristiques différentes, est
liée a un phénomene plus profond, qui est le colonialisme interne, ou la domination
et 'exploitation de certains groupes culturels par d’autres (1967 : 89).

Bien que les liens de Gonzélez Casanova avec le CLAPCS aient été étroits sur le
plan institutionnel et intellectuel, le sociologue mexicain n’a jamais effectué de
séjours prolongés a Rio de Janeiro. Tout en intégrant formellement les cadres
politiques du CLAPCS, il a fortement contribué, au Mexique, a 1’établissement
d’une nouvelle culture intellectuelle, en menant des processus de modernisation
disciplinaire dans les sciences sociales de son pays. Dés lors, il a cherché a
explorer la richesse heuristique de la notion de colonialisme interne, car, comme il
I’a souligné dans son article de 1963, la catégorie nécessitait « une étude
analytique et objective » afin de saisir toute « sa richesse explicative et pratique »
(Gonzélez Casanova, 1963b : 27).

C’est ce qu’il a tenté de faire dans l'ouvrage Sociologia de la explotacion
(Sociologie de I’exploitation), ol il systématise les mécanismes de transferts de
surplus et analyse le colonialisme interne comme une forme d’exploitation (« par
région ») pouvant se combiner avec 1’exploitation de classe (Gonzalez Casanova,
1969). 11 a continué a analyser 'importance de comprendre le fonctionnement de
la variable ethnique dans ces formes d’exploitation et de domination. Dans La
democracia en México, il affirme que «le probléme indigene est essentiellement
un probleme de colonialisme interne. Les communautés indigenes sont nos
colonies internes » (Gonzéalez Casanova, 1965b : 104). Ou encore : «le colonialisme

13 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

interne existe partout ol il y a des communautés indigenes » (Gonzalez Casanova,
1965b : 105). Cependant, ce n’est pas Gonzalez Casanova qui a le plus travaillé sur
cette dimension du concept.

Colonialisme interne, ethnicité et friction
interethnique : les contributions de Cardoso de
Oliveira et de Stavenhagen

L’espace d’échange scientifique du CLAPCS a accueilli des débats sur I’ethnicité
des sa création. Au début, comme a I’accoutumée, il I'a fait dans le cadre de ce qui
était alors compris comme le probléme de « 1’assimilation » des « populations
indigénes », des paysans et des communautés rurales, tous compris, a leur tour,
comme des « populacdes atrasadas » (populations en retard) et des « fatores de
resisténcia a mudanca social » (facteurs de résistance au changement social)
(Boletin del CLAPCS, 1959, n.4 : 16). Cependant, méme a partir de ces ancrages
politiques et idéologiques discutables, ce qui était défini comme la « sociologie du
développement » s’est avéré étre un champ trés perméable au « probleme de
I’ethnicité ». Les débats que Cardoso de Oliveira et Stavenhagen ont menés dans
ce champ n’ont pas tardé a apporter une réponse critique a cette perspective du
« développement ».

L’article dont Stavenhagen a décidé de reporter la publication pour faire place au
texte de Gonzdlez Casanova s’intitulait « Clases, colonialismo y aculturacion.
Ensayo sobre un sistema de relaciones interétnicas » (Classe, colonialisme et
acculturation. Essai sur un systéme de relations interethniques) et faisait partie du
quatrieme numéro de la revue América Latina, également publié en 1963.
Stavenhagen y reprend le concept de colonialisme interne, sur lequel il travaillait
depuis son arrivée a Rio de Janeiro, un an plus tot, et cherche a le rapprocher de la
question de 'ethnicité, en le problématisant a partir de données empiriques issues
de ses propres recherches. L’objectif du texte était de « réorganiser les données
connues [sur les relations interethniques dans les régions interculturelles des
Altos de Chiapas et du Guatemala] en un schéma d’interprétation qui differe des
schémas courants en anthropologie » (Stavenhagen, 1963 : 64). L’article affirme
que «1’analyse des classes » est « plus adéquate pour comprendre les relations
entre 1’économie et la société » et la place que les ethnies y jouent (1963 : 63).
Dans ce sens, Stavenhagen a fait une observation critique :

L'importance que les ethnologues ont accordée aux éléments
culturels des populations indigénes a longtemps dissimulé la
nature des structures socio-économiques dans lesquelles ces
populations sont intégrées (Stavenhagen, 1963 : 65).

Stavenhagen (1963 : 100) souligne que « le caractére de classe et le caractéere
colonial des relations interethniques sont deux aspects intimement liés du méme
phénomene » et propose de lire les relations interethniques, entre indigénes et
ladinos, comme « un ensemble complexe et intégré » (1963 : 65), c’est-a-dire
comme « un systéme de relations » (1963 : 89) qui forme la méme structure de
classe dans laquelle les deux secteurs entretiennent des relations de domination et

14 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

de conflit entre eux.

Il n’est pas possible de comprendre cette lecture de Stavenhagen sans comprendre
sa propre trajectoire intellectuelle. Comme le soulignent Oto et Catelli (2018 : 14),
la place qu’occupaient I’anthropologie et les questions sur les peuples autochtones
dans sa formation 1’a amené a se préoccuper particulierement de la dimension
ethnique du colonialisme interne. Stavenhagen avait obtenu son diplome
d’anthropologie en 1951 a 1'Université de Chicago, apres avoir été 1’éléeve de
Robert Redfield. Il s’est ensuite inscrit au programme de maitrise de I’Ecole
nationale d’anthropologie a 'UNAM et a été invité a participer a une recherche sur
les peuples indigénes qui allaient étre affectés par la construction du barrage
hydroélectrique Miguel Aleman a Oaxaca. Bien qu’il ait été engagé pour
accompagner les indigénes dans leur déplacement et les convaincre que cela
serait positif pour eux, il s’est rapidement rangé du c6té des indigénes, s’alignant
sur une position contraire a l'indigénisme assimilationniste qui proénait
«l'intégration nationale » (Stavenhagen, 1953). Peu de temps apres, Stavenhagen
rencontre Gonzdlez Casanova, son professeur a 'UNAM. En 1958, alors qu’il
termine sa maitrise, Gonzalez Casanova l'invite a enseigner a I'UNAM [11]. En
1959, Stavenhagen commence son doctorat a Paris et, encouragé par son
directeur de these, Georges Balandier, il effectue des lectures sur la formation de
I’Etat national francais, qui, pour se consolider, a conduit & la colonisation du
centre sur les unités périphériques de la communauté politique. Ces lectures
incluent les travaux de Balandier sur les relations interethniques et les structures
de classe en Afrique, qui I’ont marqué et influencé.

Si son parcours permet d’expliquer l'importance accordée par Stavenhagen a
I’ethnicité et a la dimension conflictuelle dans la construction du concept, son
immersion dans les réseaux intellectuels liés au CLAPCS a approfondi encore plus
son intérét. Contrairement a Gonzalez Casanova, qui a travaillé plus directement
avec Costa Pinto des les débuts du CLAPCS, Stavenhagen a établi une relation plus
étroite avec le deuxieme directeur du Centre, Manuel Diégues Jr., qui portait un
intérét marqué pour I'anthropologie. De méme, dés I'arrivée de Stavenhagen a Rio
de Janeiro pour assumer le secrétariat général, les questions d’anthropologie et
d’ethnicité ont fait partie intégrante des recherches et des approches théoriques
qui ont donné vie au Centre.

Il est également important de souligner que le plan de travail du CLAPCS approuveé
pour les années 1963-1964 a été préparé conjointement par Diégues Jr. et
Stavenhagen [12]. Contrairement a la période précédente, ils ont proposé de
choisir un théme central qui structurerait les activités et les recherches du Centre.
Le théme retenu, « Estructuras Agrarias y Urbanas de América Latina »
(Structures agraires et urbaines de I’Amérique latine), définissait parmi ses axes
prioritaires des études sur les conditions des groupes indigénes, a travers
I'identification de situations de conflit, de processus d’intégration, de
détribalisation, de participation aux sociétés nationales et de leurs relations avec
les changements dans les structures agraires, 1'urbanisation et l'industrialisation
(América Latina, 1963 : 109-111). Le Plan réservait également un espace

15/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

spécifique aux recherches menées par Stavenhagen et indiquait clairement que :

Le personnel du Centre étudiera également la possibilité de
réaliser une étude sur l'intégration des populations indigenes au
Guatemala, en collaboration avec l'Instituto Universitario
Centroamericano de Investigaciones Econdémicas y Sociales
(Institut universitaire centraméricain de recherche économique et
sociale) (América Latina, année 6, N°1, 1963 : 111).

Cependant, cette approche axée sur la question indigene et les relations de conflit
n’était pas seulement due a une « imposition » de I’agenda des Mexicains ou, en
d’autres termes, de l’extérieur vers l'intérieur. Elle est plutot le fruit d’une
convergence fertile de trajectoires, de réseaux et d’intéréts. Dans le cas de Rio de
Janeiro, en plus de 1'espace ouvert par Diégues Jr., un réle crucial a été joué par
I’anthropologue Roberto Cardoso de Oliveira qui, en 1958, a rejoint le Musée
national de 1'Université fédérale de Rio de Janeiro en tant que chercheur, devenant
ainsi I'un des principaux promoteurs de la professionnalisation de I’anthropologie
au Brésil. Il a rejoint cette institution apres une formation initiale en philosophie a
I’Université de Sao Paulo, ou il a obtenu son diplome en 1953 et a rencontré
Florestan Fernandes, qui deviendra dix ans plus tard son directeur de these de
doctorat (Correa et Laraia, 1992). Il y est également camarade de classe de
Fernando Henrique Cardoso et d’Octavio Ianni, avec lesquels il entretient une
relation scientifique et personnelle étroite. Un autre fait marquant de sa
trajectoire de formation est sa relation avec Darcy Ribeiro, qui I'a intégré au
travail du Service national de protection des Indiens (Servicio Nacional de
Protecciéon del Indio - SPI) entre 1954 et 1957 et 1’a initié a 1’anthropologie
(Alvarez, 2010 : 170 ; Amorim, 2001).

En 1958, lorsque le CLAPCS a été invité a rejoindre la cellule de planification du
recensement de l'Institut brésilien de géographie et statistique (IBGE), ses
membres ont proposé d’inviter le directeur de la division d’anthropologie du
Musée national, Luis de Castro Faria, a rejoindre cette cellule. Ils ont argumenté
qu'il pourrait « apporter des contributions importantes aux questions relatives a la
composition ethnique de la population brésilienne » (Boletin del CLAPCS, année 1,
n°2, 1958 : 30). C’est ainsi que Castro Faria, qui venait de faire entrer Cardoso de
Oliveira au Musée, l'introduisit également au CLAPCS. Un an plus tard, en 1959,
Cardoso de Oliveira sera déja le coordinateur d’'une étude pilote qui sera
développée avec la recherche « Estudio de las areas de friccidon interétnica de
Brasil » (Etude des zones de friction interethnique au Brésil), réalisée dans le
cadre de la Division d’anthropologie du Musée national sous les auspices du
CLAPCS. Le projet, qui devait durer deux ans, est devenu un élément central de
I’agenda de recherche du Centre et les numéros de la revue América Latina ont
accompagné son développement (América Latina, n°3, année 5, 1962). Le projet
implique d’autres chercheurs et propose un travail de terrain avec les Tikuna
(dans le haut Solimdes), dirigé par Cardoso de Oliveira lui-méme ; les peuples
Akawa-Asurini, Surui et Gavides (dans le bas et le moyen Tocantins), dirigés par
Roberto da Matta ; et les peuples Kraho et Xerénte (au nord de 1'Etat de Goias et
au sud du Maranhao) par Roque de Barros Larraia, Maybury-Lewis et Julio Cesar

16 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

Melatti (Cardoso de Oliveira, 1964 ; Barros Larraia, 2008).

C’est dans le cadre de ce projet que Cardoso de Oliveira a inventé le concept de
friction interethnique, une notion qui deviendra centrale dans ses travaux
postérieurs (Amorim, 2001 : 46) et une référence obligatoire dans les études sur
'ethnicité. Les idées directrices de ce concept sont : a) que les sociétés indigenes
entretiennent avec la société « environnante » (nationale ou coloniale) des
relations d’opposition historiquement et structurellement démontrables; et b) que
la situation de friction interethnique est une « totalité syncrétique » de populations
dialectiquement « unifiées » par des intéréts diamétralement opposés, bien
qu'interdépendants (Cardoso de Oliveira, 1962, p. 86).

Comme tout concept, celui de friction interethnique entretient des héritages, des
points de contact et des inspirations avec une multiplicité de traditions et de
réseaux d’échanges intellectuels. Son élaboration s’est inspirée du concept de
« situation coloniale », développé par Balandier dans les années 1950 (Balandier,
1951). Par ailleurs, selon Cardoso de Oliveira (2004), le concept était également
lié a celui de « régions de refuge », développé quelques années plus tard par un
autre éminent anthropologue mexicain, Gonzalo Aguirre Beltran, qui a également
participé a certaines activités du CLAPCS (Aguirre Beltran, 1967) [13]. Mais en
posant la question des relations entre « société tribale » et « société nationale », le
concept de friction interethnique avancgait plus que d’autres en termes de
processus conflictuels et de situations de contact chargées d’historicité. Il s’agit
d’'une approche « ethnosociologique » (Cardoso de Oliveira, 1962 : 87) qui se
démarque a la fois de ’anthropologie fonctionnaliste anglaise (liée a des
perspectives plus statiques de changement social) et de I’anthropologie
culturaliste nord-américaine (coincée dans les analyses en termes
d’«acculturation »), alors tres répandue dans le champ anthropologique brésilien
(Amorim, 2001). Selon Cardoso de Oliveira, le concept de friction interethnique se
défini comme le :

contact entre les groupes tribaux et les segments de la société
brésilienne, caractérisés par leurs aspects compétitifs et, le plus
souvent, conflictuels, ce contact prenant des proportions
« totales », c’est-a-dire impliquant tous les comportements tribaux
et non tribaux qui sont modelés par la situation de friction
interethnique (Cardoso de Oliveira, 1962, p. 86).

Parallelement a cette recherche, Cardoso de Oliveira, conjointement avec Luiz de
Castro Faria, a entrepris un vaste processus de formation de chercheurs au Musée
national, en commengant par des cours spécialisés. Selon Barros Larraia (2008 :
16), «le choix méme du titre du cours que Cardoso de Oliveira a donné au Musée
national en 1961, “Anthropologie sociale”, au lieu d’ “Anthropologie culturelle”, a
constitué un défi. L'accusation la plus fréquente était qu’il s’agissait d'un cours de
sociologie ». Les tensions autour des délimitations disciplinaires étaient fortes,
mais cela n’a pas empéché des dialogues interdisciplinaires fructueux. Des années
plus tard, ’élargissement de la proposition de formation, les interventions de
David Maybury-Lewis et le soutien financier de la Fondation Ford allaient conduire
a la création, en 1968, du Programa de Posgrado en Antropologia Social - PPGAS

17 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

(Programme d’études supérieures en anthropologie sociale) de cette institution,
dont Roberto Cardoso de Oliveira fut le premier directeur (Garcia, 2009) [14]. La
proximité entre le Musée national et le CLAPCS était telle que certains de ses
cours d’anthropologie n’avaient pas lieu a la Quinta da Boa Vista, siége du Musée,
mais au siége du Centre latino-américain [15].

Cardoso de Oliveira a ensuite coordonné les projets « Estudio del “Colonialismo
Interno” en Brasil » (Etude du colonialisme interne au Brésil) et « Estructura y
Dindmica de los Sistemas Interétnicos » (Structure et dynamique des systemes
interethniques) (Corréa et Laraia, 1992). Ces deux ouvrages étaient en dialogue
direct avec le travail de Gonzalez Casanova et de Stavenhagen, mais aussi avec les
derniers développements de 1’anthropologie latino-américaine. Dans ces
rencontres, comme 1'a observé Cardoso de Oliveira, le bagage de réflexion des
auteurs mexicains s’est enrichi a partir du moment ou tous deux - mais surtout
Stavenhagen - ont pris connaissance des recherches des anthropologues brésiliens
(Cardoso de Oliveira, 1962 ; Stavenhagen, 1964). Otavio Velho, qui a rejoint le
CLAPCS en 1964 en tant qu’assistant de recherche de Diegues Jr., son ancien
professeur a I'université PUC-Rio, a travaillé avec Cardoso de Oliveira sur le projet
relatif au colonialisme interne (Velho, 2008). Selon le récit d’Otavio Velho, sa
rencontre avec Cardoso de Oliveira au CLAPCS a été décisive pour qu’il rejoigne
plus tard le PPGAS du Musée national et qu’il conclue, sous sa direction, au début
des années 1970, la premiere these de maitrise de ce programme nouvellement
créé (Teixeira et al., 2010). Peu apres, Cardoso de Oliveira a quitté Rio de Janeiro
pour s’installer a 1'université de Brasilia, ou il a également contribué a la création
du PPGAS. Le CLAPCS, quant a lui, entrait dans une nouvelle phase, avec peu de
ressources, moins de circulation internationale et moins de présence dans le débat
latino-américain.

Inflexions, révisions et reformulations

Le concept de friction interethnique est « solidaire de la notion de colonialisme
interne », comme Cardoso de Oliveira (2004 : 44) I’a lui-méme reconnu.
Cependant, il existe plusieurs facons de comprendre la relation entre les deux
concepts. Amorim (2001 : 46) suggere que c’est dans les « Siete tesis equivocadas
de América Latina » (Sept theses erronées sur I’Amérique latine) (Stavenhagen,
1965) que cette connexion a été le plus clairement présentée. En revanche, nous
pensons qu'elle est déja visible dans les textes que Cardoso de Oliveira, Gonzélez
Casanova et Stavenhagen ont publiés entre 1962 et 1964 et dont nous avons parlé
précédemment. Dans ces textes, on constate que les démarches de Cardoso de
Oliveira autour du concept de friction interethnique ont considérablement enrichi
les réflexions sur le colonialisme interne. Cette idée est ratifiée par les propres
souvenirs de Stavenhagen lorsqu’il dit que « durant ces années », lorsqu’il vivait a
Rio de Janeiro, «il s’est beaucoup intéressé » au concept de friction interethnique
(Lima et al., 2010).

De méme, Gonzélez Casanova a revendiqué, a différents moments, le concept de
friction interethnique pour sa capacité a montrer des « formes d’exploitation

18 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

conjointe [des] population[s] indigene[s] par les différentes classes sociales de la
population [non indigéne] ». A son tour, Cardoso de Oliveira va jusqu’a publier un
article visant précisément a affirmer que 1’ethnologie « pourrait enrichir son
schéma théorique de référence » si elle empruntait a la « sociologie du sous-
développement » la notion de colonialisme interne (Cardoso de Oliveira, 1972
[1966] : 83).

Ces deux concepts présentent de fortes convergences théoriques et épistémiques.
Premierement, ils soulignent la dimension politique des relations interethniques et
situent la réflexion sur les particularités d’un groupe ethnique dans le cadre
général de ses relations avec la société qui 'englobe. Deuxiemement, ils integrent
le conflit comme catégorie centrale pour penser les relations interethniques et
proposent une compréhension sociologique et politique des phénomeénes
culturels [16]. Troisiemement, dans les deux cas, I’ethnicité subalternisée est
comprise comme le résultat du fonctionnement d’'une structure d’'inégalités, liée
au développement du marché, aux politiques gouvernementales et aux dynamiques
de l'intégration nationale.

La publication dans le méme numéro d’América Latina du « texte inaugural » de
Gonzalez Casanova et de I'article « Aculturagao e Fricgao Interétnica » de Cardoso
de Oliveira n’est pas le fruit d’une autre coincidence, mais le résultat d’un
dialogue latino-américain au sein du CLAPCS qui, bien que partant de prémisses
différentes, a construit des approches convergentes. Par exemple, 1'un des
principaux axes du texte de Cardoso de Oliveira soutenait que 1’étude des relations
interethniques donnerait de meilleurs résultats si, au lieu de se concentrer sur
I’étude des « sociétés tribales » uniquement, elle analysait la société nationale
simultanément et de maniere interdépendante. Cette idée, comme nous l'avons vu,
a été défendue avec insistance par Stavenhagen.

Né du souci de comprendre la soi-disant « condition duale » des sociétés « sous-
développées », le concept de colonialisme interne a excellé a trouver des moyens
créatifs de transcender ce cloisonnement conceptuel. Dans ce mouvement, la
formulation originale, parfois quelque peu confuse et coincée dans des débats sur
la marginalité, l'intégration et 1’homogénéisation (Gonzalez Casanova, 1962), a été
spécifiée a partir de regards plus critiques et plus sensibles a la dimension
structurelle des relations de classes. La dimension politique et économique que le
concept de friction interethnique a apportée a 1'étude des relations interethniques
semble avoir laissé sa trace sur la facon dont Stavenhagen comprend le
colonialisme interne. Dans le concept de friction interethnique, les situations des
groupes ethniquement différenciés sont lues comme le résultat de leurs relations
avec la société environnante, nationale et/ou hégémonique. C’est cette méme
approche que Stavenhagen utilisera pour faire avancer ses études sur les relations
entre les indigenes et les ladinos au Mexique et au Guatemala. C’est a partir de la
qu'il élaborera les critiques les plus avisées du concept de colonialisme interne tel
que Gonzalez Casanova l'avait formulé jusqu’alors.

Comme Frank le fera peu aprés et plus largement (Frank, 1967), Stavenhagen
(1965) a soutenu que la thése selon laquelle les sociétés latino-américaines étaient

19/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

« duales » devait étre révisée, car les soi-disant « société civilisée » et « société
archaique » sont « deux poles (...) d’'un processus historique unique (...) et
représentent le fonctionnement d’une seule société globale » (Stavenhagen, 1965 :
2). En ce sens, il souligne que «les régions en retard [qui fournissent une main-
d’ceuvre bon marché] jouent un réle spécifique dans la société nationale et ne sont
pas simplement des régions qui, pour une raison ou une autre, n’ont pas atteint le
développement » (Stavenhagen, 1965 : 3). Des lors, Stavenhagen s’est interrogé
plus directement sur le statut des secteurs « archaiques » et/ou « en retard » en
tant qu’ « obstacles au développement ». A cet égard, il souligne qu’en Amérique
latine, la croissance du marché intérieur ne fonctionne pas comme une « force
motrice de la bourgeoisie latino-américaine ». Au contraire,

Des régions comme Lima, Sao Paulo, Santiago et Mexico peuvent
croitre économiquement pour une durée indéterminée, sans que
cela implique nécessairement des changements profonds dans la
structure des zones rurales en retard, les « colonies internes ». Au
contraire, la croissance des zones modernes est possible
précisément en raison de la structure sociale et économique
existante dans les zones en retard (Stavenhagen, 1965 : 5).

Gonzdalez Casanova n’a pas tardé a accepter ces critiques (Torres Guillen, 2017 :
6), et il a admis que 1'idée de « sociétés duales » dans ses textes a toujours eu un
sens plus descriptif qu’explicatif. Mais loin de mettre de coté le concept de
colonialisme interne, la critique de Stavenhagen de 1965 visait a approfondir sa
capacité analytique. En effet, il a utilisé ce méme concept dans la formulation de
chacune de ses « sept théses » pour finir par soutenir qu’ « au lieu de traiter la
situation des pays latino-américains en termes de “société duale”, il vaudrait
mieux la traiter en termes de colonialisme interne » (Stavenhagen, 1965 : 3).

La méme année que la publication de ses célebres sept théses, Stavenhagen a
soutenu sa these de doctorat, publiée en 1969 sous le titre Las clases sociales en
las sociedades agrarias (Les classes sociales dans les sociétés agraires). Bien que
soutenue en France, cette thése a été largement élaborée pendant son séjour a Rio
de Janeiro. Par conséquent, plusieurs traces du débat du CLAPSC sont visibles
dans ce qui fut I'un de ses livres les plus importants. Des les premiéres pages,
Stavenhagen reprend les propositions faites par Jacques Lambert dans le
séminaire Resisténcia a Mudan¢a (Résistance au changement) de 1959
(Stavenhagen, 1969 : 48). Mais apres avoir reconnu que le probleme du « dualisme
est particulierement aigu », il souligne que «le secteur archaique de la société dite
duale est le sous-produit, précisément, d’un certain développement économique
localisé et régionalement limité » (Stavenhagen, 1969 : 48).

Il convient également de noter que les avancées de ce qui allait devenir le chapitre
16 du livre avaient été publiées a 1'origine dans la revue América Latina en 1963.
Stavenhagen y soulignait la nécessité de se démarquer de 1’anthropologie
culturaliste nord-américaine pour comprendre la réalité des « populations
indigenes » d’Amérique, et de réfléchir a la structure économique, aux classes
sociales et aux relations de pouvoir. Comme on peut le voir, il s’agit d'une
approche notoirement imprégnée par la sociologie et I’anthropologie critique

20/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

déployée dans le processus de maturation de 1'espace du CLAPCS.

Conclusions

Le dialogue intellectuel entre Roberto Cardoso de Oliveira, Pablo Gonzalez
Casanova et Rodolfo Stavenhagen a engendré I'un des débats les plus fructueux et
originaux des sciences sociales latino-américaines. Pendant plusieurs années, et
surtout entre 1959 et 1965, ils ont construit et diffusé le concept de colonialisme
interne en Amérique latine, tout en convergeant et en participant au CLAPCS. Tous
ont eu différentes formes d’ancrage et d’insertion dans le Centre, depuis les postes
de direction les plus élevés, avec une capacité délibérative et exécutive sur les
décisions importantes, jusqu’a la coordination et la dynamisation des activités et
des projets de recherche. Stavenhagen a rappelé que Cardoso de Oliveira « lui
envoyait toujours ses écrits » (Lima et al., 2010) et qu’ils discutaient des différents
aspects et contextes d’application de chacun des concepts. Les multiples
remerciements croisés qui apparaissent dans les articles que Cardoso de Oliveira,
Gonzalez Casanova et Stavenhagen ont publiés dans América Latina témoignent
également de I'importance que chacun avait pour l'autre.

Sans sous-estimer le role que chaque auteur a joué dans la gestation du débat sur
le colonialisme interne, nous avons montré dans cet article que sa construction a
été le résultat d’'une dynamique collective, transnationale et interdisciplinaire. Les
réseaux intellectuels du CLAPCS et I'agenda théorique et politique de 1’époque ont
été fondamentaux. Des débats et des recherches sur les « résistances au
changement », le « progres » et 1’ « ethnicité », fortement présents au Centre a la
fin des années 1950 et au début des années 1960, sont nés des agendas, des
questions et des dialogues qui ont stimulé Cardoso de Oliveira, Gonzéalez Casanova
et Stavenhagen a dépasser ce qui semblait étre la condition « duale » des sociétés
« sous-développées ».

Les contributions critiques que les débats sur le colonialisme interne ont
apportées aux théories de la modernisation ont été essentielles pour générer un
premier moment de transition entre une sociologie du développement imprégnée
d'un imaginaire modernisateur et une sociologie critique. En effet, Frank (1973)
reconnait que les théories du colonialisme interne ont joué un roéle central dans
I’émergence ultérieure de la théorie de la dépendance. On pourrait peut-étre
méme aller plus loin et affirmer que le débat sur le colonialisme interne a non
seulement contribué a la gestation de la théorie de la dépendance, mais a
également permis, prés de deux décennies plus tard, d’identifier certaines de ses
limites.

Cela se reflete particulierement dans le travail de Jean Casimir, le successeur de
Stavenhagen en tant que secrétaire général du CLAPCS et I'un des intellectuels
contemporains les plus éminents d’Haiti et des Caraibes. Lorsque Casimir est
arrivé a Rio de Janeiro en 1965, il ne venait pas d’Haiti, mais du Mexique, ou il
avait fait ses études a I'UNAM et avait été fortement influencé par Gonzélez
Casanova. Lorsqu'il est arrivé au CLAPCS, il a pris connaissance les contributions

21/30


https://www.berose.fr/article3969.html

ya
1)
BEROSE

de Cardoso de Oliveira et de Stavenhagen, bien que sa formulation soit également
tres redevable du dialogue étroit avec le couple d’intellectuels haitiens, Suzy
Castor et Gérard Pierre-Charles (Léon et Voltaire, 2018) et des travaux de
Franz Fanon. Bien que Casimir ait publié cinqg articles dans la revue
América Latina et qu’il soit depuis lors une référence importante dans la
construction de liens entre la pensée sociale latino-américaine et caribéenne, ce
n’est qu’en 1980 qu'il publie son ouvrage le plus influent : La culture opprimée.
L'un de ses principaux mérites a été de penser le colonialisme interne non pas a
travers ses expressions spécifiques (indigéne, noir, andin, etc.), mais a partir d’'une
perspective plus processuelle et multiscalaire. Cela a été rendu possible, sans
aucun doute, grace aux progres de la théorie de la dépendance, mais aussi grace a
une relecture originale de Mariadtegui et des premiers travaux de Gonzdlez
Casanova et de Stavenhagen, a partir desquels il a cherché a expliquer, pour le cas
haitien, les structures et les relations coloniales, les acteurs et leurs idéologies.
Les fondements historiques et idéologiques du colonialisme interne en Haiti sont
brillamment analysés par Casimir, qui clot en quelque sorte le débat selon les
termes propres a la « matrice du CLAPCS » sur le sujet, en critiquant certaines
perspectives de la dépendance centrées sur I'Etat.

Depuis lors, d’autres voix et points de vue sur le colonialisme interne et la
« colonialité » ont proliféré, que ce soit dans 1’ceuvre brillante de Silvia Rivera
Cusicanqui ou dans les multiples conjugaisons de la pensée postcoloniale et
décoloniale au cours des derniéres décennies (Cesarino, 2017 ; Martins, 2018). Il
est curieux, cependant, que celles-ci tendent a ne pas naitre du CLAPCS, ni méme
contre le CLAPCS, mais en dépit du Centre, montrant un « déficit d’accumulation »
(Svampa, 2016) ou une discontinuité, particulierement forte a partir des années
1980, dans la pensée critique latino-américaine.

Références bibliographiques

Adam, Herbert. 1972. Modernizing racial domination : the dynamics of South
African politics. Berkeley : university of California press.

Aguiar, Neuma. 2001. “A contribuicdo dos métodos quantitativos para a anélise
dos processos de estratificagao e mobilidade social no brasil”. In : xxv encontro
anual da Anpocs, Caxambu.

Aguirre Beltran, Gonzalo. 1967. Regiones de refugio : el desarrollo de la
comunidad y el proceso dominical en mestizo América. México : Instituto
indigenista interamericano.

Allen, Robert. 2015. “Reassessing the internal (neo)colonialism theory”, The Black
scholar : Journal of Black Studies and Research, v.35, n.1, 2-11.

Amin, Samir. 2009. EI socialismo en el siglo XXI. Reconstruir la perspectiva
Socialista. Madrid : iepala.

Amorim, Maria Stella de. 2001. Roberto Cardoso de Oliveira, um artifice da
antropologia. Brasilia : paralelo 15.

22/30


https://www.berose.fr/article3969.html

yNa
1)
BEROSE

Balandier, Georges. 1951. “la Situation coloniale : approche théorique,” Cahiers
internationaux de sociologie, n°9, 44-79.

Barros Laraia, Roque de. 2008. “Roberto Cardoso de Oliveira, antropdlogo e
educador”, Anudrio antropoldgico, v.33, n.1, 13-26.

Beigel, Fernanda. 2009. “La Flacso chilena y la regionalizacién de las ciencias
sociales en américa latina (1957-1973)", Revista mexicana de sociologia, v.71, n.2,
319-349.

Beigel, Fernanda. 2016. “El nuevo caracter de la dependencia intelectual”,
Cuestiones de sociologia, n.14, e004, 1-17.

Blauner, Robert. 1969. “Internal colonialism and ghetto revolt”, Social problems,
v.16, n.4, 393-408.

Blumer, Herbert. 1959. “The study of urbanization and industrialization
methodological deficiences”, Boletim, CLAPCS, 2e année, n.2, 17-34.

Boletin del Centro latino- americano de pesquisa em ciéncias sociais. 1958. Rio de
Janeiro : CLAPCS, 1re année, n° 1 et 2 (mars et septembre).

Boletin del Centro latino- americano de pesquisa em ciéncias sociais. 1959. Rio de
Janeiro : CLAPCS, 2e année, n°1, 2, 3 et 4 (mars, mai, juillet et novembre).

Boletin del Centro latino- americano de pesquisa em ciéncias sociais. 1960. Rio de
Janeiro : CLAPCS, 3e année, n° 1, 2, 3 et 4 (février, mai, aolt et novembre).

Brasil jr., Antonio. 2013. Passagens para a teoria socioldgica : Florestan Fernandes
e Gino Germani. Sao Paulo : Hucitec.

Bringel, Breno et al. 2015. “notas sobre o CLAPCS na ‘era costa pinto’ (1957-
1961) : Construgdo institucional, circulagao intelectual e pesquisas sobre a
América latina no Brasil”. In : Breno Bringel y José Mauricio Domingues (coords.)
Sociologia latino-americana ii : Desenvolvimento e atualidade, dossié temadtico,
n.5, Nucleo de estudos de teoria social e américa latina, Rio de Janeiro, 10-18.

Bringel, Breno ; Domingues, José Mauricio. 2015. “Teoria social, extroversdo e
autonomia : impasses e horizontes da sociologia (semi) periférica contemporanea”,
Caderno CRH, v.28, n.73, 59-76.

Bringel, Breno ; Maldonado, Emiliano. 2016. “Pensamento critico latino-americano
e pesquisa militante em Orlando Fals Borda : praxis, subversao e libertagao”,
Revista Direito & Praxis, v.7, n.13, 389-413.

Bringel, Breno ; Echart, Enara. 2017. “Imaginarios sobre el desarrollo en América
Latina : entre la emancipacion y la adaptacion al capitalismo”, Revista espariola de
desarrrollo y cooperacion, n.39, 9-24.

Broué, Pierre. 1977. Histoire de l'internationale communiste (1919-1943).Paris :
Fayard.

23 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

yNa
1)
BEROSE

Burawoy, Michael. 1974. “Race, Class and Colonialism”, Social and Economic
Studies, v.23, n.4, 521-550.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1962. “Projeto : “estudo de areas de friccao
interétnica no Brasil”, Revista América Latina, Rio de Janeiro, 5e année, n° 2, 5-90.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1963. “Aculturacao e friccao interétnica”, Revista
América latina, Centro latino-americano de pesquisas em ciéncias sociais, Rio de
Janeiro, 6e année, n° 3, 15-32.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1964. O indio e o mundo dos Brancos. A situacdo dos
Tukuna do alto solimées. Rio de Janeiro : Difel.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1972 [1966]. “A nocdo de "colonialis mo int e r no”
na etnologia”. En : Roberto Cardoso de Oliveira, A sociologia do Brasil indigena,
Rio de Janeiro : Tempo brasileiro. Sao Paulo : Editora da Usp, 77-84.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 2004. “el movimiento de los conceptos en la
antropologia”. En : Alejandro Grimson, L. Ribeiro y Pablo Seman, La antropologia
brasilefia contempordnea. Contribuciones para un didlogo latinoamericano.
Buenos Aires : Prometeo Libros-Aba, 35-52.

Carter, G. ; Karis, T.; Stultz, N. 1967. South Africa’s Transkei : the Politics of
domestic colonialism. Evanston : Northwestern University Press.

Casimir, Jean. 1980. La cultura oprimida. México : Unam.

Castro Gomes, Angela ; Araujo, Maria Celina, 2008. “Entrevista com Glaucio Ary
Dillon Soares”, Estudos histdricos, v.21, n. 42, 323-349.

Cesarino, Leticia, 2017. “Colonialidade interna, cultura e mesticagem :
repensando o conceito de colonialismo interno na antropologia contemporanea”,
Ilha, v.19, n.2, 73-105.

Costa Pinto, Luis A. 1958. Recéncavo : laboratério de uma experiéncia humana.
Rio de janeiro : centro latino-americano de pesquisas em ciéncias sociais.

Corréa, mariza ; laraia roque (orgs.). 1992. Roberto Cardoso de Oliveira :
homenagem. Instituto de filosofia e ciéncias humanas, Unicamp.

Cortes, Alexis. 2018. Favelados e pobladores nas ciéncias sociais : a construgdo
tedrica de um movimento social. Rio de Janeiro : Eduerj.

Cruse, H. 1968. Rebellion or revolution ? New York : William Morrow & Company,
inc.

De la Garza, Enrique. 2015. “Un breve balance de la sociologia en méxico”. En :
Breno Bringel y José Mauricio Domingues (coords.) Sociologia latino-americana ii :
desenvolvimento e atualidade, dossié tematico, n°® 5, Nucleo de estudos de teoria
social e América Latina, Rio de Janeiro, 37-42.

Domingues, José Mauricio ; Maneiro, Maria. 2004. “Revisitando Germani : a

24 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

yNa
1)
BEROSE

interpretacao da modernidade e a teoria da acdo”, Dados, vol.47, n.4, 643-668.

Ferreira, Janaina. 1999. Resisténcias a mudanca : um debate dos cientistas sociais
na década de 50. Dissertacao (mestrado em sociologia e antropologia) -
Universidade federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Frank, André Gunder. 1967. Capitalismo y subdesarrollo en américa latina. Buenos
Aires : Siglo xxi editores.

Frank, André Gunder. 1972. “Economic dependence, class structure, and
underdevelopment policy”. En : James Cockcroft, André Gunder Frank y Dale
Johnson (eds.) Dependence and underdevelopment : Latin America’s political
economy. New York : Anchor Books, 19-45.

Frank, André Gunder. 1973. América latina : subdesarrollo y revolucion, México,
Era.

Gandarilla, José. 2018. “Notas sobre la construccion de un instrumento colectivo :
el colonialismo interno en la obra de Pablo Gonzalez Casanova”, Pléyade 21, n.21,
141-162.

Garcia, Afranio. 2009. “Fundamentos empiricos da razdo antropoldgica : a criagao
do PPGAS e a selecdo das espécies cientificas”, Mana, v.15, n°2, 411-447.

Gonzélez Casanova, Pablo. 1962. “Sociedad plural y desarrollo : el caso de
méxico”, Revista América Latina, Centro latino-americano de pesquisas em
ciéncias sociais, Rio de Janeiro, 5e année, n.4, p.31-52.

Gonzélez Casanova, Pablo. 1963a. “Sociedad plural, urbaniza¢do e mudancas
colonialismo interno y desarrollo”, Revista América Latina, n° 3, 15-32.

Gonzdalez Casanova, Pablo. 1963b. “Mexico : desarrollo y subdesarrollo”.
Desarrollo econémico, v.3, n°1-2, 285-302.

Gonzdalez Casanova, Pablo. 1965a. “Internal colonialism and national
development”, Studies in Comparative International Development, v.1, n.4, 27-37.

Gonzalez Casanova, Pablo. 1965b. La democracia en México. México D.F. :
Ediciones Era.

Gonzalez Casanova, Pablo. 1969. Sociologia de la explotacién. México D.F. : Siglo
XXI.

Gonzalez Casanova, Pablo. 2006. Colonialismo interno [una redefinicién]. En :
Atilio A. Boron, Javier Amadeo y Sabrina Gonzalez (comps.). La teoria marxista
hoy : problemas y perspectivas. Buenos Aires : Consejo latinoamericano de
ciencias sociales - Clacso, 409- 434.

Grisendi, Ezequiel. 2014. “El centro de la periferia : internacionalizaciéon de las
ciencias sociales y redes académicas latinoamericanas”, Critica e Sociedade :
Revista de cultura politica, v.4, n.2, 148-167.

25/30


https://www.berose.fr/article3969.html

"... Jackson, Luiz Carlos ; Blanco, Alejandro. 2016. “O caudilho da sociologia
o mexicana : Pablo Gonzalez Casanova e a democracia no méxico”, Tempo social,
v.28,n° 3, 117-143.

BEROSE

Haywood, Harry. 1948. Negro Liberation. New York : International publishers.

Hicks, Jack. 2004. “On the application of theories of ‘internal colonialism’ to inuit
societies”. Annual conference of the Canadian political science association,
Winnipeg.

Kahl, Joseph. 1957. The American class structure. Nueva York : Rinehart.

Kahl, Joseph. 1962. “Urbanizacao e Mudangas Ocupacionais no Brasil”, Revista
América Latina, n.4, 21-30.

Kahl, Joseph. 1976. Modernization, exploitation and dependency in Latin America :
Germani, Gonzdlez Casanova and Cardoso. New Brunswick : Transaction Books.

Koselleck, Reinhart. 2002. The practice of conceptual history. Timing history,
spacing concepts. California : Stanford university press.

Hechter, Lichael. 1975. Internal colonialism : the celtic fringe in British national
development 1536-1966. Berkeley : University of California press.

Hewitt, Cynthia. 1988. Imdgenes del campo : la interpretacion antropoldgica del
Meéxico rural. México : el Colegio de Mexico.

Iborra-Mallent, Juan Vicente ; Montafiez -Pico, Daniel. 2020. “Los origenes de la
idea de ‘colonialismo interno’ en el pensamiento critico del comunista
afroamericano Harry Haywood : crénica de una conversacién con Gwendolyn
Midlo Hall”, Tabula Rasa, Bogota, n.35, 89-114.

Lenin, V. 1952. [1916] Imperialism, the highest stage of capitalism. Moscow :
Foreign languages publishing house.

Lima, Roberto; Cabral jr., Vilson A. 2010. “Antropologia, Direitos humanos e povos
indigenas : entrevista com Rodolfo Stavenhagen”. Sociedade e Cultura, v.13, n°1,
137-142.

Martins, Paulo Henrique. 2018. “La actualidad de la teoria del colonialismo
interno para el debate sobre la dominacién y los conflictos inter-étnicos”. In :
Paulo Henrique Martins, Alberto Bialakowski, Marcelo Arnold-Chatalifaud, Nora
Garita e Jaime Preciado (eds.) Encrucijadas abiertas en América Latina y el Caribe,
tomo ii. Buenos Aires : Alas/Clacso/Teseo, 311-334.

Myrdall, Gunnar. 1957. Economic theory and underdeveloped regions. New York :
Harper Torchbooks.

Robinson, Cedric. 1983. Black Marxism. Londres : Zed Books.

Oto, Alejandro de ; Catelli, Laura. 2018. “Sobre colonialismo interno e 26/ 30
subjetividade. Notas para um debate”. Tabula rasa, 28, 1-16. /


https://www.berose.fr/article3969.html

Serrano, Margarita. 2016. “Los aportes de Lucio Mendieta y Nufiez a la

yNa
1)
BEROSE

institucionalizacién de la sociologia en México (1939-1951)", Tempo social, v.28,
n° 3, 77-94.

Stavenhagen, Rodolfo. 1953. “En la cuenca del Papaloapan : aspectos de
antropologia social aplicada”, Tlatoani- Revista del Instituto nacional de
antropologia e historia de México, n.7.

Stavenhagen, Rodolfo. 1963. “Clases, colonialismo y aculturacion”, Revista
América Latina, Centro latino-americano de pesquisas em ciéncias sociais, Rio de
Janeiro, 6e année, n.4, 63-104.

Stavenhagen, Rodolfo. 1964. “Las relaciones interétnicas en algunas areas de
América Indigena”, Revista América Latina, Centro latino-americano de pesquisas
em ciéncias sociais, Rio de Janeiro, 7e année, n° 3, 103-108.

Stavenhagen, Rodolfo. 1965. “Siete tesis equivocadas sobre América Latina”, El
Dia, 25 et 26 juin 1965.

Stavenhagen, Rodolfo. 1969. Las clases sociales en las sociedades agrarias.
México : siglo XXI.

Silva, Leonardo Nébrega. 2019. Editoras e ciéncias sociais no Brasil : azahar
editores e a emergéncia das ciéncias sociais como género editorial (1957-1984).
Tese de doutorado em sociologia (Instituto de estudos sociais e politicos -
Universidad do estado do Rio de Janeiro).

Svampa, Maristella. 2016. Debates latinoamericanos : indianismo, desarrollo,
dependencia, populismo. Buenos Aires : Edhasa.

Teixeira, Sergio Alves; Lewgoy, Bernardo; Steil, Carlos Alberto ; Eckert, Cornelia.
2010. “Otéavio Velho : trajetdéria e percurso académico”, Horizontes
Antropoldgicos, n°34, 481-506.

Torres Guillén, Jaime. 2012. Dialéctica de la imaginacion : Pablo Gonzdlez
Casanova, una biografia intelectual. Tesis doctoral. Centro de investigaciones y
estudios superiores en antropologia social.

Torres Guillén, Jaime. 2017. “La imaginacion sociolégica de Pablo Gonzdlez
Casanova”, Revista mexicana de sociologia, v.79, n.1, 175-200.

Valdés, Eduardo Devés. 2003. EI pensamiento latinoamericano en el siglo xx :
desde la cepal al neoliberalismo, 1950-1990. Buenos Aires : Editorial Biblos.

Velho, Otavio. 2008. “A terceira margem de Roberto Cardoso de Oliveira”, Mana,
v.14, n° 2, 555-562.

Wright Mills, Charles. 1960. “Remarks on the problem of industrial development”.
In : Anais do semindrio internacional resisténcias as mudang¢as - Fatores que
impedem ou dificultam o desenvolvimento. Rio de Janeiro : Centro latino-
americano de pesquisas em ciéncias sociais, 281-287. 27 /30


https://www.berose.fr/article3969.html

yNa
1)
BEROSE

Zapata, Francisco. 1981. “La innovacion socioldgica en México : la contribucién de
Rodolfo Stavenhagen”, Ciencia, n°32, 133-146.

Zapata, Francisco. 1990. Ideologia y politica en América latina. México : Colegio
de México.

Zapata, Francisco. 1995. “Las siete tesis : treinta afos después”, Estudios
socioldgicos, n°37, 181-188.

[1] Une premiére version de cet article a été publiée en espagnol dans la revue Mana, 27
(2), 2021 (https://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a204). Cet article fait partie d'un
projet de recherche plus large, coordonné par Breno Bringel, sur I'expérience du Centre
latino-américain de recherche en sciences sociales (Centro Latinoamericano de
Pesquisas en Ciencias Sociales - CLAPCS), financé depuis 2014 par la FAPER] (JCNE) du
programme Prociencia - UER] et du Madrid Institute for Advanced Study (MIAS). En plus
des auteurs de ce texte, 1’équipe de recherche comprend Pedro Blois, Leonardo
Noébrega, Lilia Macedo Silva et Felipe Macedo, que nous remercions pour leur travail
commun. Nous remercions également Antonio Carlos de Souza Lima, Carlo Baghetti,
Jaime Torres Guillén, Paulo Henrique Martins et Waldo Ansaldi pour leurs commentaires
et suggestions pertinents sur ce texte. Bien qu'’ils n’aient pas commenté cette version,
nous remercions également Afranio Garcia Jr., Alexis Cortés, Antonio Brasil Jr.,
Fernanda Beigel, José Mauricio Domingues et Otavio Velho pour la lecture d’autres
extraits et pour leur dialogue permanent sur le projet. Traduction de l’article par
Adriana Santos Mufioz.

[2] La distinction entre « l'utilisation politique » et « l'utilisation analytique » de la
notion de colonialisme interne mériterait plus d’attention dans les études futures sur le
sujet. Une piste prometteuse consisterait a retracer les différentes généalogies et
appropriations du concept dans différents contextes culturels, géographiques,
historiques et politiques, en cherchant a identifier les similitudes et les spécificités, ainsi
que les omissions et les tensions entre le débat académique des dernieres décennies et
la discussion politique et intellectuelle plus large sur le colonialisme interne. Dans ce
sens, le texte récent d’Iborra-Mallent et Montanez-Pico (2020) ouvre des discussions
pertinentes en situant le réle pionnier du communiste afro-américain Harry Haywood et
les silences postérieurs sur sa trajectoire et son travail dans la pensée critique latino-
américaine.

[3] Le premier ouvrage a connu une notoriété particuliere, devenant rapidement un
classique des sciences sociales latino-américaines. Les trois mille exemplaires de la
premiere édition ont été épuisés en quelques mois et, au cours de la décennie suivante,
I'ouvrage a été réimprimé six fois et traduit en allemand, en francais, en anglais et en
portugais. La méme chose s’est produite avec son deuxieme ouvrage, qui a également
été largement distribué, atteignant sa onzieme édition en 1987.

[4] 1] s’agit de Gino Germani (Argentine), Orlando Carvalho (Brésil), Humberto Diez
Contreras (Chili), Rafael Arboleda (Colombie), Oscar Chavez Esquivel (Costa Rica),

28 /30


https://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a204
https://www.berose.fr/article3969.html

yNa
1)
BEROSE

Pablo Gonzalez Casanova (Mexique) et José Luis Salcedo-Bastardo (Venezuela).

[5] Le CLACSO a été créé a la suite de la Segunda Conferencia de Centros e Institutos
Latinoamericanos de Investigacion del Desarrollo (deuxieme conférence des centres et
instituts de recherche sur le développement en Amérique latine), qui s’est tenue a
Bogota en octobre 1967. Le CLAPCS a été impliqué dés le début (déja en 1964 a travers
la Conférence de Sociologie comparée de Buenos Aires) dans le processus de
construction et de consultation sur la création de ce nouveau centre, qui aurait une
fonction d’agrégation régionale, dans le sens ou il rassemblerait les différents instituts
et scientifiques en sciences sociales de la région, contribuant ainsi a leur intégration. En
avril 1968, le CLAPCS a publié dans sa revue América Latina (année 11, n.2) un numéro
spécial contenant tous les documents relatifs a l'institutionnalisation et a la création du
CLACSO.

[6] Parmi les experts qui ont passé le plus de temps au CLAPCS, on trouve également
Jean Labbens, Jacques Lambert, Bertram Hutchinson, Benno Galjart, Jean Pierre
Bombard, Sugiyama Yutaka, Jean Casimir et Torcuato di Tella.

[7] Ce projet, commandé a Herbert Blumer a été soutenu par la démographe Anita Hirsh
et a été présenté comme une extension du travail de Costa Pinto (1958), qui a donné lieu
a la premiére publication du CLAPCS.

[8] Apres son passage au CLAPCS, Kahl continue de collaborer a distance a certaines des
activités du Centre, participant méme a d’importantes réunions ultérieures telles que la
Conférence internationale sur la recherche comparative, qui se tient a Buenos Aires en
septembre 1964. Présidée par Manuel Diégues Jr., cette conférence a vu la participation
de Peter Heintz, Glaucio Soares, Pablo Gonzdalez Casanova, Aldo Solari, Jorge
Graciarena, Torcuato di Tella, Johan Galtung, Alain Touraine, Alessandro Pizzorno,
Irving Louis Horowitz, parmi d’autres.

[9] En plus de Mills, I’économiste suédois Gunnar Myrdall a également fortement
influencé les premiers débats sur le colonialisme interne et les chercheurs du CLAPCS.
Dans son livre Economic Theory and Underdeveloped Regions (1957), Myrdall a mis en
évidence des références assez similaires a celles que Mills soulignera plus tard dans le
séminaire de 1959, mais en les reliant explicitement a la dimension ethnique et
religieuse.

[10] Voir la conversation entre Pablo Gonzalez Casanova et Rodolfo Stavenhagen lors de
I'événement commémorant le cinquantiéme anniversaire des Siete Tesis Equivocadas en
América Latina, Colegio de México, juin 2015 (disponible a 1’adresse :
https://www.youtube.com/watch?v=5Brw74WU1YU). Si Stavenhagen était a 1’époque
influent dans la revue América Latina en tant que secrétaire général du CLAPCS, il n’était
pas I'éditeur ni le directeur de la revue, comme le suggére Gandarilla (2018).

[11] Concernant ces années, José Luis Reyna, professeur au COLMEX, se souvient qu’'en
1959 il a été 1'étudiant de Stavenhagen dans un séminaire, selon lui, « mémorable » ou
ils ont discuté de trois ouvrages : Le Capital de Marx (2e édition revue et corrigée, FCE),
La rébellion des masses d'Ortega y Gasset et Le Prince de Machiavel (Présentation de
José Luis Reyna lors de la commémoration du 40e anniversaire du Centre d’études
sociologiques (CES) du Mexique qui s’est tenu les 5 et 6 avril 2013).

29/30


https://www.youtube.com/watch?v=5Brw74WU1YU
https://www.berose.fr/article3969.html

yNa
1)
BEROSE

[12] Sur la relation entre Diégues Jr. et Stavenhagen, voir également Grisendi (2014 :
161-163).

[13] A cette époque, les tensions entre le conservationnisme ethnique et son assimilation
a la culture imposée du métissage, ou entre la perspective de ’Etat et les voix plus
critiques qui commengaient a émerger, avaient de profonds échos dans les disputes
épistémiques, théoriques et paradigmatiques sur l'interprétation du rural au Mexique
(Hewitt, 1988).

[14] Le leadership de Cardoso de Oliveira dans la construction institutionnelle de
I’anthropologie sociale au Brésil comprend sa participation a plusieurs comités
directeurs de 1’'Association brésilienne d’anthropologie (ABA) au cours des années 1950
et 1960. Il a ensuite été élu président de 1’ABA (1984-1986), vice-président de
I'International Union Of Anthropological And Ethnological Sciences - IUAES (1988-1993)
et président de 1'Association latino-américaine d’anthropologie (ALA) (1993-1997).

[15] Le bandeau d’actualité du premier numéro de la revue América Latina en 1969
mentionne la signature d’'un accord entre le CLAPCS et la Division d’anthropologie du
Musée national de 'UFR] pour « utiliser son espace physique, sa bibliotheque et ses
ressources techniques ». Plusieurs personnes interrogées dans le cadre de nos
recherches confirment que cela s’est produit.

[16] Cependant, Cardoso de Oliveira lui-méme a précisé que 1'objectif n’était pas de
réduire la culture a un épiphénomene, c’est-a-dire a quelque chose qui est dépourvu de
sens. Cardoso n’a jamais manqué de reconnaitre dans la culture une dimension du réel
qui mérite d’'étre explorée. Ses mises en garde visaient a éviter un point de vue
culturaliste qui a souvent du mal a expliquer les structures a l’ceuvre dans tout
« contact » interethnique (Cardoso de Oliveira, 1963 : 39).

30/30


https://www.berose.fr/article3969.html

