
http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

EL EPISODIO DE POLIFEMO EN LA CIRCE DE LOPE DE VEGA.
MATERIA MITOLÓGICA Y EXPERIMENTACIÓN POÉTICA

Florencia Calvo (Universidad de Buenos Aires)

Cita recomendada: Florencia Calvo, «El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega. Materia 
mitológica y experimentación poética», Anuario Lope de Vega. Texto, Literatura, Cultura, XXXI 
(2025), pp. 12-43.

DOI: <https://doi.org/10.5565/rev/anuariolopedevega.546>

Fecha de recepción: 5 de julio de 2024 / Fecha de aceptación: 15 de septiembre de 2024

Resumen

En la fábula mitológica de «La Circe» Lope de Vega decide incluir el episodio de Polifemo y Galatea. 
El relato ocupa la mitad del canto II y es introducido por Ulises en el relato de sus aventuras en el 
palacio de la maga. En este trabajo nos proponemos ofrecer una lectura del fragmento que tenga en 
cuenta su relación con el poema mitológico en el que está inserto, con «La rosa blanca» —la otra 
historia mitológica del volumen—, con los dos poemas mitológicos de La Filomena y con la Fábula 
de Polifemo y Galatea de Luis de Góngora. Todas estas obras han sido definidas como epilios, una 
matriz genérica identificada con la reflexión metaliteraria. Es por eso que vamos a atender a la es-
tructura del episodio, a las descripciones y al manejo de la materia mitológica bajo la premisa de que 
estamos frente a un proceso de experimentación poética por parte de su autor.

Palabras clave: Epilio; Lope de Vega; poesía barroca; fábulas mitológicas; Polifemo.

Abstract

In the mythological fable of «La Circe» Lope de Vega decides to include the episode of Polyphemus 
and Galatea. The story occupies half of the second chant and is introduced by Ulysses in the account 
of his adventures in the magician’s palace. In this paper we propose to offer a reading of the frag-
ment that takes into account its relationship with the mythological poem in which it is inserted, 
with «La rosa blanca» —the other mythological story in the volume—, with the two mythological 
poems of La Filomena and with the Fábula de Polifemo y Galatea by Luis de Góngora. All these 
works have been defined as epilios, a generic matrix identified with metaliterary reflection. That is 
why we are going to pay attention to the structure of the episode, the descriptions and the handling 
of the mythological material under the premise that we are facing a process of poetic experimenta-
tion by the author.

Keywords: Epilio; Lope de Vega, Baroque Poetry; Mythological Fables; Polyphemus.



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 13

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

A Melchora Romanos

Introducción

En 1624 Lope de Vega publica La Circe, un volumen misceláneo similar en su 
estructura y en su contenido a La Filomena, aparecido tres años antes. Ambas 

son obras que no han recibido demasiada atención por parte de la crítica especiali-
zada hasta la última década del siglo xx, en la que Patrizia Campana [2000] las 
define como una potencial matriz de libros futuros del Fénix y advierte acerca de la 
necesidad de desentrañar el sentido presente en la estructura de dichos libros. Es 
también Campana [1998] quien enumera una serie de ejes que conforman el con-
texto de producción de este Lope de la década del veinte centrado en sus pretensio-
nes cortesanas, su accionar en distintos frentes literarios (la poesía gongorina, la 
prosa cervantina, su teatro) y su construcción como un sujeto capaz de «exhibir su 
erudición y mostrar sus excelentes relaciones con literatos y mecenas de más in-
fluencia» (Campana 1998:16). Por su parte, algunos años más tarde Sánchez Jimé-
nez [2018] propone llevar los límites temporales del ciclo de senectute acuñado por 
Juan Manuel Rozas [1990] hasta 1621; dentro de los elementos que marca como 
fundamentales en esos momentos destaca el desarrollo de un «refinamiento distin-
guido, apto para cortesanos y una moralidad profunda, en este caso neoplatónica» 
(Sánchez Jiménez 2018:283). En lo que entiendo es el último acercamiento de con-
junto a este período, López Lorenzo [2023] fortalece el estudio de la máscara corte-
sana que pone en funcionamiento Lope en La Filomena y en La Circe y reformula 
las propuestas de lectura anteriores al profundizar en las relaciones con el campo 
literario, el espacio de la corte y las polémicas literarias y extraliterarias que apun-
talan los dos libros. López Lorenzo [2023:29-31] define cinco fundamentales estra-
tegias «editoriales y de autocanonización» que desarrolla Lope tanto en La Filome-
na como en La Circe, las cuales podemos resumir en: defensa y ataque a sus 
detractores, consolidación de una estética personal, relación de la máscara cortesa-
na con el orden moral de la corte de Felipe IV, alardeo de una sociabilidad dinámica 
a través de la profusión de dedicatarios y novedad dentro del contexto editorial. 



14	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Todas ellas no solamente colaboran para una mejor intelección de ambas obras, 
sino que además funcionan como el punto de partida de cualquier análisis de las 
misceláneas que se quiera emprender.

De esta forma, la deriva crítica que va desde Campana hasta López Lorenzo 
pasando por Sánchez Jiménez nos ha enseñado que los abordajes a La Circe y a La 
Filomena se enriquecen si no se pierde de vista ni la inserción de cada una de las 
partes en un marco que les suma sentido, ni el funcionamiento de ambos libros 
como una totalidad, ni los contextos poéticos y políticos en los que aparecen. Así lo 
resumen de manera clara estas consideraciones de Sánchez Jiménez [2020a:6]:

Tanto la dispositio como la temática y estilo de estos volúmenes indican que La Filo-
mena y La Circe constituyen dos expresiones de un mismo proyecto estético. La es-
tructura de las portadas, la organización del material alrededor de fábulas mitológi-
cas («La Filomena», «La Andrómeda», «La Circe», «La rosa blanca»), la inclusión de las 
Novelas a Marcia Leonarda (una en La Filomena, tres en La Circe), el espacio otorga-
do a la polémica y defensa pro domo sua, la atención a los círculos cortesanos, la 
adopción de algunos modismos cultistas, entre otros muchos rasgos, sugieren que 
estos dos libros fueron una apuesta estética de Lope para impresionar a los nuevos 
cortesanos y para conseguir una posición acorde a sus méritos.

En sintonía con estas ideas sostengo la necesidad de una lectura en común de las 
fábulas mitológicas de los volúmenes bajo la premisa de que un análisis que recorra 
los cuatro poemas no solamente permite establecer una teoría acerca de cómo Lope 
aborda la materia mitológica y evoluciona en su tratamiento, sino que además sirve 
para aportar sentidos a su autoconstrucción como autor en todos los órdenes plantea-
dos por López Lorenzo [2023:31]: «editorial, estético, filosófico-moral, social y “polemi-
zante”». No hay, hasta este momento, acercamientos de conjunto a las cuatro fábulas 
mitológicas de ambos volúmenes, con excepción de la tesis de Campana [1998], quien, 
al realizar un recorrido por las distintas especies poéticas que se dan cita en La Filo-
mena, da un primer paso en la confección de este corpus tras dedicar un capítulo a las 
dos fábulas mitológicas allí incluidas, «La Filomena» y «La Andrómeda», en un análisis 
comparativo con las dos de La Circe.1 El criterio por el cual se guía Campana [1998:625] 

1.  De aquí en adelante me referiré a los libros como La Filomena y La Circe y a los poemas como 
«La Filomena» y «La Circe». Del mismo modo que Campana, considero poema mitológico solo la pri-
mera parte de «La Filomena».



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 15

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

para constituir este corpus de cuatro poemas excede la materia mitológica y así lo ex-
plica: «Hemos decidido ceñirnos a las fábulas mitológicas compuestas por Lope en oc-
tavas reales, es decir a los poemas que tanto desde el punto de vista estrófico como 
temático se acercan a los que están incluidos en La Filomena».2

Un análisis en conjunto de los cuatro poemas resulta fundamental aunque debe-
mos estar atentos a que la apuesta por una lectura conjunta no anule la especificidad 
de cada uno de los poemas o su funcionamiento particular dentro de las obras que inte-
gran, equilibrio difícil de lograr como nos lo demuestran las novelas dedicadas a Marcia 
Leonarda, cuya tradición editorial ha retaceado los análisis en sus contextos de origen.

Así, la premisa del trabajo es que, a partir de esta serie de fábulas mitológicas, 
Lope de Vega intenta posicionarse frente a la lírica, la poesía épica y la narrativa de 
sus contemporáneos. También se propone intervenir en el debate acerca de la épica 
menor, la reelaboración de la tradición clásica y la construcción de una lengua poé-
tica específica. Intenta, además, sostener sus libros con una materia principal que, 
bien dirigida, reemplaza al contenido sacro.3 En La Filomena, una mirada atenta a 
los preliminares así lo confirma (Campana 1998:51; Sánchez Jiménez 2020b), mien-
tras que en el prólogo de La Circe es el propio Lope quien lo explica:

En razón de la virtud de Ulises, resistiendo, por la obligación a Penélope, el loco amor 
de Circe, de quien algunos escritores dicen que fue hijo Telégono, que después le mató 
sin conocerle, mayor disculpa tiene que la que puede dar la poesía al príncipe de los 
poetas latinos haciendo a Elisa Dido tan deshonesta, habiendo sido mujer tan casta, 
como reprehende Ausonio; pero responda Horacio por la virtud de Ulises en la segun-
da epístola. (Vega Carpio, La Circe, p. 360)

2.  Destaco y coincido con Campana [1998:627] en dejar fuera de la selección la segunda parte de 
«La Filomena» debido a que, como señala la estudiosa: «Es profundamente diferente a la que aquí 
nos aprestamos a examinar, tanto en el tono (se trata de una contienda literaria con notables acen-
tos polémicos), como en la forma (silva métrica) y también en el argumento (que no es propiamente 
mitológico, aunque la contienda del tordo y el ruiseñor tenga como referente la de Marsias y Apolo)».

3.  Recordemos al respecto lo que indica Sánchez Jiménez [2020:5-6]: «Literariamente, la apuesta 
principal de Lope en los primeros años del reinado de Felipe IV fueron dos libros que reúnen carac-
terísticas que invitan a considerarlos como un conjunto, o al menos como una etapa estética coheren-
te en la carrera del Fénix: nos referimos a La Filomena (1621) y La Circe (1624). En primer lugar, 
son dos libros aislados en el contexto de la línea sacra que había adoptado Lope desde mediados del 
reinado de Felipe III, línea que, por cierto, estaba en consonancia con el sentimiento general de esa 
corte. [...] la perspectiva que podemos trazar es clara. La Filomena y La Circe dibujan un remanso 
laico en el torrente divino que Lope produjo en esos años».



16	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Del mismo modo, los análisis de Xavier Tubau [2001] sobre La Circe, Elena 
Cano Turrión [2005] sobre «La rosa blanca» y el capítulo de López Lorenzo acerca 
de la dicotomía entre orden moral y máscara autorial en el personaje de Ulises 
[2023:123-174] van en línea con estas consideraciones.

Por último, no escapa a las reflexiones establecidas sobre estos poemas ni a las 
que ocuparán este trabajo que tanto «La Filomena» como «La Andrómeda», «La Cir-
ce» y «La rosa blanca» poseen una potencialidad metapoética que habilita esta serie 
de sentidos que van más allá de las relaciones argumentales o intertextuales con la 
tradición clásica. Esa es la línea por la que deben incursionar las lecturas sobre las 
cuatro fábulas en conjunto y las que se realicen de cada poema en particular. Toda 
intervención de la materia mitológica es así portadora de otros significados que, 
como marcábamos más arriba, discurren en diversos niveles textuales y extratex-
tuales. Así lo explica Mercedes Blanco [2010:48-49]:

La fábula [mitológica en general] está pues vinculada con la crítica y la teoría poéti-
cas, en unos breves años de controversia apasionada sobre cuestiones formales, en 
que los eruditos argumentos en torno a la imitación poética, al mejor estilo, a la difi-
cultad y a la oscuridad legítimas o ilegítimas, son armas arrojadizas en la lucha de 
individuos y grupos por el prestigio literario. La fábula, que fácilmente puede ser in-
vestida por contenidos metapoéticos, como se verifica de modo patente en el caso de 
Orfeo, patrón de la poesía, parece ser por entonces la posición en torno a la cual se 
combate, el terreno en que un poeta puede esperar prevalecer sobre sus rivales.

Por su parte, Sofie Kluge [2012:170-171], al caracterizar el epilio barroco, la 
matriz genérica más cercana para estas composiciones, indica que:

De todo esto se colige que el epilio áureo se consolidó como forma mitográfica poética 
y género autónomo exactamente en las tres primeras décadas del siglo xvii. Resucita-
do por los poetas renacentistas para dar cuerpo a un sentimiento petrarquista, pará-
frasis emocionalista, digamos, de las Metamorfosis u otras obras ovidianas, la mito-
grafía poética venía ahora, en el período barroco, a ser «metamítica» o reflexiva.

Ambas citas aportan aún mayor complejidad a los cuatro poemas de las mis-
celáneas y dejan abierta la posibilidad de un análisis que sume a las otras variables 
las metaliterarias. Estos acercamientos ahondan en las relaciones con la materia 



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 17

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

mitológica, con las matrices genéricas que la vehiculizan y con la construcción de un 
sujeto autorial que va dejando huellas que permiten extrapolar su posición frente a 
los problemas propios del género y del contenido que ha seleccionado para transfor-
mar en poesía.

Matriz genérica y experimentación

La hipótesis general de la que partimos es que en los cuatro poemas, el Fénix expe-
rimenta con la materia mitológica no solo temáticamente sino también con el obje-
tivo de consolidar su figura autorial en sintonía con los procesos generales de am-
bas misceláneas. Esto es posible por las características metapoéticas de la matriz 
genérica elegida. En Calvo [2021] indagamos cómo en la primera parte de «La Filo-
mena» se muestra una intervención particular en los espacios canónicos de la poe-
sía pastoril a partir de representar en ellos la escena de la violación de la doncella. 
En este poema, además, otro elemento fundamental es el personaje de Silvio: crea-
ción exclusiva de Lope y pastor enamorado de Filomena, a la que le dirige un canto 
en el que la crítica ha visto puntos de contacto con el canto de Polifemo (especial-
mente Matas Caballero 2005:153-181). Silvio, además, es el protagonista de una 
metamorfosis en delfín que da pistas sobre la relación del poeta con la materia mi-
tológica y su voluntad de insertarse en el linaje de escritores de metamorfosis con 
una historia propia. En el caso de «La Andrómeda», lo interesante reside en la 
puesta en cuestión de los códigos descriptivos femeninos del petrarquismo, en la 
estructura encadenada de las historias mitológicas que tienen como protagonista a 
Perseo y en la centralidad del mar, que remite asimismo al espacio elegido por Sil-
vio para morir y transformarse en delfín en el poema de Filomena (Calvo 2023).

La elaboración de una poética personal en relación con las metamorfosis como 
línea de análisis es también el eje de «La rosa blanca». En este poema, el último de 
los cuatro, las diversas historias que se van ensartando y que tienen como protago-
nista a la diosa Venus se completan con la invención ya no de un personaje, sino de 
una historia mitológica entera que explica el origen de la flor (Calvo 2024).

Siguiendo estas interpretaciones, nos detendremos en esta ocasión en la histo-
ria de Polifemo y Galatea que ocupa el canto II de «La Circe» entendiendo que ella 
funciona como un epilio allí inserto. En La Filomena la mayoría de la crítica coinci-



18	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

de en señalar que, además de los fragmentos exclusivamente dedicados a la polémi-
ca con la nueva poesía como la serie de epístolas en prosa entre «un señor de estos 
reinos» y Lope,4 una posible respuesta del Fénix a la novedad instalada por Góngo-
ra a partir de sus grandes poemas es la experimentación con la materia mitológica. 
De ahí la inclusión en la miscelánea de 1621 de la historia de Filomena y de Andró-
meda, y la elección del título global del volumen. En La Circe ocurre algo similar: 
los intercambios teóricos continúan en la carta sexta a «un señor de estos reinos», 
que responde a una suerte de “epistolario” autónomo entre Lope y Diego de Colme-
nares, si bien la fuerza de las fábulas mitológicas sigue siendo uno de los ejes recto-
res. En sintonía con estas ideas, Mercedes Blanco [2008:52] afirmaba que:

Más que demostrar a los demás que sus opciones estéticas y que los que admiran a 
Góngora están equivocados, Lope necesita demostrárselo a sí mismo. Creemos que sin 
la ambigüedad de sus propias opiniones y la inquietud que de ellas resulta, no se ex-
plica que toda su obra o al menos la obra no dramática a partir de La Filomena publi-
cada en 1621 y La Circe de 1624 esté como habitada por el fantasma de Góngora.

La estudiosa también se detiene en la elección de la matriz genérica como nove-
dad en Lope: «Así, el nuevo cultivo de la fábula mitológica tiene sentido sobre todo, ya 
lo vio Joaquín de Entrambasaguas, como emulación del Polifemo y prueba de la erudi-
ción que sus adversarios le niegan» (Blanco 2008:54). Por su parte, esta mirada hacia 
un Góngora triunfal implica mucho más que un éxito como poeta. Recordemos, si-
guiendo a Ponce Cárdenas [2010:33], que «con la composición de la Fábula de Polifemo 
y Galatea Góngora daba a sus contemporáneos una respuesta “calimaquea” a la cues-
tionable centralidad de la epopeya en el discurso teórico sobre la poesía». El triunfo de 
Góngora era absoluto como poeta y como innovador de un género ya agotado.

En La Circe Lope va un paso más allá y hace explícita en su praxis poética, ya 
no teórica ni de preceptiva, la presencia de Góngora al incluir directamente el mis-
mo episodio mitológico. En este gesto la crítica ha leído coincidencias y diferencias 
entre Lope y el poeta cordobés: en la apropiación de la historia, en la reelaboración 
de Ovidio o en la inclusión de materia odiseica y virgiliana.5 Así, variables argu-

4.  Remito para estos textos a la edición de Pedro Conde Parrado [2020].
5.  Galindo Esparza [2015:277-278] es quien mejor sintetiza y explica estas relaciones con los 

textos previos: «Por unos momentos Lope deja de lado la Odisea para recrear a Ovidio, quien había 
aunado la materia odiseica y la reelaboración virgiliana. Se crea de este modo una interesante cade-



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 19

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

mentales, léxicas, retóricas y de adaptación del relato van anudando la relación 
entre estos dos poetas y sus octavas de temas similares.

Sostenemos entonces, amparados en el giro metapoético propio del género 
—cuyo posible funcionamiento ya se describió en los otros tres poemas mitológi-
cos—, que los mecanismos que lleva adelante el sujeto autorial para incluir el 
canto del cíclope y el lamento de Galatea tienen como finalidad no la comparación 
directa con Góngora, sino una competencia en otro terreno: el desplazar la mate-
ria polifémica del centro del canon de lo mitológico y quebrar el monopolio del 
personaje por parte de la fábula gongorina.6

Y no solo el monopolio del personaje sino una posible relación estrecha entre 
poeta y personaje si acordamos con las siguientes afirmaciones de Vélez Sáinz 
[2010:225]:

En resumen, en la Fábula de Polifemo y Galatea, Góngora realiza una autorrepresen-
tación de sí mismo como poeta y de su arte. Al igual que hacen Lope, Quevedo, sor 
Juana, Garcilaso y otros muchos poetas de nuestro Siglo de Oro, la figura de Góngora 
como persona aparece dentro de su obra, con lo que parece que busca confundir inten-
cionalmente al lector entre la imagen de sí mismo y la del personaje que describe.7

Como sabemos, «La Circe» está dividida en tres cantos, al igual que «La Filo-
mena» y en contraste con «La Andrómeda» y «La rosa blanca», que tienen una es-

na de influencias en virtud de la cual el episodio del Cíclope vuelve con Lope al contexto del que era 
originario: las aventuras épicas de Ulises. Sobra decir que nuestro autor tiene también muy presen-
te la Fábula de Polifemo y Galatea (1613) de Góngora: es aquí donde se distingue con más intensidad 
ese anhelo de emular al maestro culteranista. El mito del gigante enamorado atraía especialmente 
a Lope, pues también su novela La Arcadia incluía una versión, muy similar a la de “La Circe”. Gón-
gora, por su parte, se había inspirado también en las Metamorfosis. Por todo esto, los textos sobre 
Polifemo de los tres autores —Ovidio, Góngora y Lope— presentan desarrollo y tratamiento parale-
los, incluso en ocasiones expresiones iguales». 

6.  Podría pensarse que, paradójicamente, al realizar esta operación lo que logrará Lope es cola-
borar con la consolidación de la figura de Góngora en la historiografía literaria inmediata y su ubi-
cación dentro del canon como el «Homero español».

7.  Es interesante que Vélez Sainz [2010:225], para fortalecer su teoría, indique que Lope, en el 
verso «gigante del Parnaso que en tu llama» de su soneto «Canta cisne andaluz», también ve esa iden-
tificación entre el poeta y Polifemo: «El apelativo “gigante” dentro de la realidad idealizada del Parna-
so de los poetas, más que indicar admiración, puede llevar encerrada una crítica a la disonancia y al 
exceso en un poeta como Lope que, además, presenta un modelo de poesía comedida, llana y cercana. 
La exageración de la poética gongorina queda reflejada en la gigantez del mismo autor». Otra lectura 
sobre las posibilidades metaliterarias de la fábula la podemos encontrar en Plagnard [2011].



20	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

tructura de octavas seguidas más parecida a la fábula gongorina, como indica Cam-
pana [1998:624]:

Dos maneras principales se aprecian en las fabulas mitológicas de la producción lo-
piana; por un lado encontramos poemas extensos divididos en tres cantos (la primera 
parte de «La Filomena», de 1360 vv., y «La Circe», de 3312 vv.), y por el otro poemas 
más cortos («La Andrómeda», de 784 vv., y «La rosa blanca», de 872 vv.), sin divisiones 
internas y más próximos en extensión al ejemplo gongorino.

Sin embargo, en «La Circe» esta estructura tripartita no posee las mismas ca-
racterísticas que en el poema «La Filomena», en donde una lectura atenta de los 
cambios de espacio y tiempo confirma la teoría de que es una partición en cantos 
condicionada por la estructura de las obras dramáticas. Creemos que «La Circe» solo 
en apariencia participa de una estructura tripartita. Si acordamos con la crítica, que, 
con matices desde Martinenche [1922] hasta López Lorenzo [2023:124], determina 
que el nudo del poema se encuentra «en el empecinamiento de Lope por hacer que los 
lectores de la fábula de La Circe —la fábula mitológica más larga de todo el siglo xvii, 
con 3.312 versos— anuden siempre la historia ovidiana a un plano moral», debemos 
entender que la estructura acompaña y privilegia esa intención. Por eso el canto I 
funciona como una introducción a la virtud de Ulises, al espacio de Circe y anticipa la 
tensión que va a tener como epicentro el canto III.8 En el medio, las diferentes aven-
turas que ha protagonizado el héroe hasta allí, relatadas en su discurso frente a la 
maga en una acción de organización similar a la que se propone para las aventuras 
de Perseo en «La Andrómeda». La distribución de la materia en la segunda mitad del 
canto I y en el II está más cercana a la que se presenta en los poemas sin divisiones 
de «La Andrómeda» y «La rosa blanca», ya que los núcleos narrativos están reordena-
dos y encadenados por Ulises como parte de sus peripecias previas a la llegada al 
palacio. Ahora bien, si la verdadera intención del poema es la necesidad de explicar la 
historia del griego y de Circe en clave moralizadora, con el objetivo que sea, podemos 
afirmar que las tres historias incluidas aquí dan el marco para esta moralización, 
otorgan el barniz mitológico al poema y garantizan la presencia de la tradición clási-
ca y la máscara erudita del poeta, pero no constituyen el núcleo del poema, sino un 
marco para la verdadera historia que es la construcción de Ulises como varón virtuo-

8.  Para la estructura del poema, consúltese Galindo Esparza [2015].



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 21

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

so.9 Amparado por la propia estructura enunciativa del relato homérico, podríamos 
pensar que la inserción de las tres historias previas a la llegada al palacio de la maga 
funcionan como una gran digressio para demorar el encuentro entre Ulises y Circe. 
Recordemos esta octava del canto I, previa al relato uliseo e inmediatamente poste-
rior a «Ya mira Circe a Ulises sin recato / (quien tierno mira blandamente ruega)»:

  En rico estrado, sin guardar, se sientan,
lo que se debe a las honestas damas;
ellas mirando la hermosura aumentan,
y ellos de amor las encendidas llamas;
con privación los griegos se contentan,
y como suelen por las verdes ramas
las tórtolas gemir arrullos tiernos,
llaman breve esperar siglos eternos. (La Circe, I, vv. 881-888)

El canto II está dedicado a la figura de Polifemo. De sus ciento seis octavas, 
cuarenta y nueve relatan el amor del cíclope por Galatea, la muerte y metamorfosis 
de Acis y —lo que es una innovación de Lope— un lamento de Galatea frente a la 
pérdida de su amado. En las cincuenta y siete octavas restantes se desarrolla la 
aventura de Ulises y sus compañeros en la cueva del gigante. La primera parte de 
este canto recrea la materia ovidiana en una selección similar a la de Luis de Gón-
gora; veamos de qué modo. Las dos primeras octavas del canto II comienzan con la 
descripción de Sicilia:

  Reina del mar Mediterráneo, mira
Sicilia a Italia por espacio breve,
que de ella a viva fuerza la retira,
y a sus montañas fértiles se atreve;
aquí por varias partes fuego espira
vestido un monte de perpetua nieve,
imagen natural de la hermosura,
alma de vivo fuego en nieve pura.

9.  López Lorenzo [2023:123-173], en el capítulo de su libro ya citado dedicado a Ulises, sostiene 
que en la descripción y en el comportamiento del personaje puede verse «un espejo de doble cara» 
desplegado en lo moral y en la construcción de la máscara autorial que se identificaría con Olivares 
y con el propio poeta respectivamente.



22	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

  Por varias sendas, prados y caminos
corre Aretusa, hermosa y diligente,
al mar con los coturnos cristalinos,
por belleza deidad, por rigor fuente;
tocar parecen los celestes sinos
tres puntas en triángulo eminente
de Paquino, Peloro y Lilibeo,
prisiones del intrépido Tifeo. (II, vv. 1-16)

Los dieciséis versos construyen el espacio mediante una acumulación de refe-
rencias geográfico-mitológicas ya cristalizadas para su descripción: Sicilia, Italia, el 
monte que «por varias partes fuego espira», los promontorios de Paquino, Peloro y 
Lilibeo como marca de la presencia subterránea del gigante Tifeo, que le da su forma 
triangular a la isla. No existe aquí el juego gongorino sintáctico y semántico entre 
la doble mitología posible para el Lilibeo: «bóveda o de las fraguas de Vulcano / o 
tumba de los huesos de Tifeo» (Góngora, Fábula de Polifemo y Galatea, vv. 27-28). El 
espacio se arma desde una construcción de opuestos en donde la blancura ya no está 
dada por la espuma del mar como en el poema gongorino, sino por la «perpetua nie-
ve» que viste «un monte», lo que sirve para adelantar una oposición que, como vere-
mos, se dará a lo largo de todo este episodio: «alma de fuego vivo en nieve pura».10

El otro elemento mitológico que caracteriza el paisaje es la remisión a la me-
tamorfosis de Aretusa en fuente, ocurrida en Sicilia:

Además otros cuentan mediante fábulas que Alfeo fue un hombre admirablemente 
dedicado a la caza que en una ocasión se enamoró intensamente de Aretusa, tam-
bién ella misma cazadora. Como Alfeo la hubiese pedido en matrimonio y ella recha-
zara continuamente la boda con él, se dirigió a Ortigia, no lejos de Siracusa, y se 
dice que allí fue convertida en la fuente de su nombre en el lugar en donde suplicó 
a Diana, de la que era compañera, [para] poder evitar de cualquier manera aquella 
boda, según atestigua Ovidio en el libro V (618-20) de las Metamorfosis. (Conti, Mi-
tología, p. 639)11

10.  Para las posibles fuentes de Lope en la descripción de Sicilia, véase Muñoz Cortés [1962:VIII]: 
«Lope descompone la descripción de la isla en dos momentos, separándolos por una descripción de 
caza, brillante, acumulada, movida». De todas formas, nuestro análisis propone tres momentos en la 
descripción de la isla. 

11.  Lope ya ha utilizado esta historia de la ninfa metamorfoseada en fuente como una metamor-
fosis posible para Filomena anticipando la violación de Tereo en «La Filomena»: «Huye, tímida vir-



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 23

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Las dos primeras octavas, en realidad, solo brindan un marco para lo que ven-
drá después y repiten el saber establecido sobre la isla: su epíteto de reina del mar 
Mediterráneo, sus características geográficas, las nieves eternas, la erupción volcá-
nica y la fuente de Aretusa. Características generales de Sicilia que podemos encon-
trar, por ejemplo, en Le Relationi Univerzali (1596) de Giovanni Botero. Ulises es su 
enunciador aparente pero legitima la descripción del lugar como testigo de ese pai-
saje al que lo lleva el encadenamiento de sus desventuras, que viene relatando 
desde el canto anterior:

  Aquí me trujo mi contraria suerte,
por donde mira la feroz Cartago,
a darme más desdicha y menos muerte
que pudo el lestrigón y el lotofago. (II, vv. 17-20)

Este sujeto poético complejo refuerza su descripción a través de la mirada:

  Veo una isla, de Sicilia enfrente,
de solos animales habitada
y de algunos pastores, pobre gente,
que hay de Calabria allí breve jornada;
tiene fácil el puerto y una fuente
de laureles y mirtos coronada,
que, dividida en diferentes venas,
adonde coge flores deja arenas. (II, vv. 25-32)

Comienza así una segunda descripción del lugar que no registra ningún topóni-
mo ni ningún nombre de personaje mitológico, y que se acerca a las figuras tópicas del 
locus amoenus, llevando al lector a los códigos de la literatura pastoril más canónica:

  Sin aferrar las áncoras surgimos,
y por la verde y libre selva entramos,
revestida de hiedras y racimos,
que formaban doseles de los ramos;

gen, y refrena / su error antes que Febo se trasmonte, / o pide al cielo, en tanto mal confusa, / laurel 
de Dafne o fuente de Aretusa» (Vega Carpio, “La Filomena”, vv. 109-112).



24	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

a los silbos y voces que le dimos
correspondientes ecos escuchamos:
que la repercusión de nuestro acento
al mar pudo dar alma y voz al viento. (II, vv. 33-40)

En este nuevo espacio, plagado de voces, de murmullos y de ecos se introduce 
un nuevo narrador que reemplazará a Ulises. En este universo pastoril, en el que se 
incrusta una escena venatoria, hace su aparición un pastor-soldado:

  No soy, como pensáis, famosos griegos,
pobre pastor, que soy también soldado;
yo vi la guerra y los troyanos fuegos,
a Hétor muerto, a Menelao vengado;
de Policena los humildes ruegos,
y a Pirro en sangre y en dolor bañado,
de su valor y edad hazañas feas,
y fugitivo con su padre a Eneas. (II, vv. 81-88)

Este nuevo narrador a quien se le cede la voz del relato no tiene nombre pero 
remite al personaje virgiliano de Aqueménides, retomado también por Ovidio, y lo-
gra, como indica Galindo Esparza [2015:278], que «el episodio del cíclope vuelve con 
Lope al contexto del que era originario: las aventuras épicas de Ulises». Su caracte-
rización como soldado y la enumeración que realiza en los versos citados de los hé-
roes de la guerra de Troya quiebran ese locus amoenus pastoril incipiente descrito 
por Ulises, y esboza las posibilidades de mezcla genérica que propone el epilio. Este 
personaje vuelve a ofrecer una caracterización del espacio, ahora como preludio del 
canto de Polifemo, lo que constituye la tercera descripción de la isla:

  Esa vecina isla es Siracusa,
habitación de cíclopes gigantes,
gente sin ley, república confusa,
a los fieros bragmanes semejantes;
de las tirrenas ondas circunfusa,
parece que la cierran tres Atlantes;
si bien nadie se atreve a su conquista,
que causa espanto, desde lejos vista.



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 25

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

  Estos son los ministros de Vulcano,
que a Júpiter forjaban en su monte
los rayos, por quien hoy Briáreo tirano
yace en las negras aguas de Aqueronte.
De la Tierra y del Cielo soberano
dicen que fueron hijos Harpes, Bronte,
Esterope y Piragmon el desnudo,
autor de la celada y el escudo. (II, vv. 97-112)

Ahora Sicilia es Siracusa, ya no es la armónica conjugación de opuestos fue-
go-nieve o la coexistencia de geografía y mitología sin sobresaltos del comienzo; 
tampoco el espacio pastoril-venatorio de la mirada de Ulises. Desde la experiencia 
del soldado corintio abandonado y más acorde con la historia que vendrá, es un es-
pacio anómico que alberga a los cíclopes. Además, para reforzar lo hiperbólico de la 
descripción los tres promontorios se describen bajo la metáfora de tres atlantes, lo 
que se complementa con la derrota del gigante Briareo y con la mención de los cíclo-
pes de la fragua de Vulcano bajo el Etna, forjadores del rayo, el trueno y el relámpa-
go para el rey de los dioses. Estos cíclopes no son los pastores, sino que provienen de 
otra tradición. Sin embargo, en estas dos octavas, la mitología aparece mezclada y 
no respeta ningún tipo de rigurosidad, es solo una acumulación de imágenes y de 
personajes para preparar el espacio de Polifemo.

Este nuevo narrador será también el encargado de realizar la descripción del 
gigante, que comprende tres octavas. Aquí la primera de ellas:

  Pero de todos estos, apartado
vive en un alto monte Polifemo,
que, mirándole, no he determinado
cuál es el monte, y de mirarle temo;
que, puesto que se ve proporcionado,
la frente mide con su verde extremo,
tanto, que el monte de árboles se vale
sobre las peñas porque no le iguale. (II, vv. 113-120)

Pese a que la comparación hiperbólica con un monte «se halla en casi toda la 
tradición de la leyenda de Polifemo» [Alonso 1961:73], tiene como referente inme-



26	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

diato la octava siete de la Fábula de Polifemo y Galatea gongorina.12 Ponce Cárde-
nas [2010:203] explica que «en el pasaje gongorino se funden distintos tipos de hi-
pérbaton, el paréntesis (como en Virgilio Eneida, I, 643-644), la variada anástrofe 
(«un monte eminente / era este cíclope», «de Neptuno / hijo fiero») y la distensión 
sintagmática («este [...] cíclope»)». En el caso que nos ocupa, la dificultad no es en 
absoluto sintáctica, sino que reside en la ruptura semántica de la comparación al 
presentarse como una percepción sensorial de quien está relatando la historia. De 
ese modo, así como Ulises miraba la isla para ofrecer su descripción, el soldado co-
rinto observa a Polifemo para llevar adelante la comparación tópica con el monte. 
Sin embargo, no solo es incapaz de hacerlo, sino que además teme hacerlo. Podemos 
pensar, entonces, que mediante este mecanismo en realidad se está mostrando el 
agotamiento de la comparación. Si el Polifemo gongorino innovaba en ella exploran-
do las posibilidades sintácticas en la construcción de la dificultad, este poema aban-
dona toda capacidad de describir y plantea directamente la imposibilidad de deter-
minar cuál es Polifemo y cuál el monte. Así, el gigante queda resuelto en un monte 
más: «y es tal la pesadumbre de su exceso, / que se queja la mar de que no puede / 
dos montes sustentar de tanto peso» (vv. 122-124).

La descripción luego se detiene en el rostro del gigante, en su barba y su cabello y 
retoma, de algún modo, las imágenes del espacio pastoril marcado por Ulises: «no hay 
yedra que pared de muro enrede / como la barba y el cabello espeso» (vv. 125-126). Y en 
su ojo que «imita al cielo mientras duerme Apolo» (v. 128), volviendo a introducir refe-
rencias mitológicas, que, después de las descripciones de Sicilia, habían desaparecido.

Los dos primeros versos de la octava siguiente continúan con la imagen del 
cabello del cíclope, ahora a través de su peine. Esta intención de ordenar la despro-
lijidad de su imagen denota cierto humor y sirve como término de contraste con los 
seis versos restantes:

  Un peine tiene que de juntas cañas
hizo para igualarse las guedejas;
que a una ninfa crüel de estas montañas
le dice enamorado tiernas quejas;

12.  «Un monte era de miembros eminente / este (que, de Neptuno hijo fiero, / de un ojo ilustra el 
orbe de su frente, / émulo casi del mayor lucero) / cíclope, a quien el pino más valiente / bastón le 
obedecía tan ligero» (Góngora, Fábula de Polifemo y Galatea, vv. 49-52).



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 27

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

tanto, que entre unos lirios y espadañas,
escuchándole solas sus ovejas,
dicen que al son de su zampoña un día
estos rústicos versos le decía: (II, vv. 129-136)

Encadenada con la voluntad de mejorar su imagen, entra al poema la figura 
de Galatea como destinataria de sus «tiernas quejas». Nuevamente, la octava se 
complica en la situación de enunciación. El cíclope clama enamorado en medio de 
un espacio casi ideal, entre lirios y espadañas y volviendo a las convenciones de la 
literatura pastoril, pero quienes lo escuchan son solo sus ovejas. En la octava hay 
tres verba dicendi, dos cuyo sujeto es Polifemo y uno impersonal que funciona como 
transmisor del canto: «dicen que al son de la zampoña un día». No hay demasiadas 
precisiones acerca de este canto, salvo el instrumento con el que se acompaña. Al-
guien escucha el canto de Polifemo y luego lo transmite para que el soldado pueda 
reproducirlo frente a Ulises, y este frente a Circe.13 Al gigante, del mismo modo que 
a los pastores garcilasianos, solo lo escuchan sus ovejas; sin embargo, toda la serie 
de narradores es capaz de reproducir su historia y su canto a tal punto que en este 
poema el discurso de Polifemo ocupará veintitrés octavas, frente a las trece de la 
Fábula de Polifemo y Galatea.

Estas octavas, que constituyen casi la mitad del episodio, poseen también una 
estructura interna. Las primeras trece están dedicadas a la descripción de la ninfa 
por parte del cíclope. Este retrato continua con la acumulación de los tópicos descrip-
tivos del petrarquismo del mismo modo que han sido utilizados en las descripciones 
de Progne, de Filomena y de Andrómeda: se exploran todas las posibilidades en lo que 
se refiere a términos de comparación, a las imágenes y a las metáforas. Por otro lado, 
es importante marcar que es una descripción que está íntimamente ligada a la per-
cepción de Polifemo, que es el yo poético encargado de enunciar la belleza de la ninfa.

Así, en varios lugares podemos encontrar que las afirmaciones están relativi-
zadas desde el punto de vista de la primera persona, que recurre a verbos de visión 
o de parecer. Un ejemplo lo encontramos en esta comparación con la leche de Amal-
tea (las cursivas son nuestras):

13.  Una síntesis de los sistemas de enunciación de todo el poema puede verse en López Lorenzo 
[2023:170].



28	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

  ¡Oh, más hermosa y dulce Galatea!,
que entre las mimbres de la encella helada
cándida leche pura de Amaltea,
que en el cielo formó senda sagrada,
más blanca me pareces, aunque sea
de tus hermosas manos apretada; (II, vv. 137-142)

O cuando recurre, para la descripción del rostro, al cruce entre el blanco y el 
rojo repitiendo la misma oposición planteada en la primera descripción de Sicilia 
entre el sol y la nieve:

  ¡Oh ninfa más hermosa que a mis ojos
las verdes cañas de alcacer que nace,
pasados del invierno los enojos,
cuando esta pura nieve el sol deshace!;
blanco jazmín entre claveles rojos,
menos a quien te mira satisface,
que tu boca amorosa, cuando iguales,
muestra la risa perlas y corales. (II, vv. 145-152)

Y aún más:

Yo he visto de mastranzos guarnecido
este arroyuelo, que la mar espera;
mas no tienen olor, aunque pisados,
como tus miembros, de color cansados. (II, vv. 157-160)

El juego visual sirve entonces para la primera descripción de la ninfa. Además, 
su piel, su rostro, sus manos y, por último, sus pies son descritos desde la acumula-
ción o la hipérbole, lo que habilita pensar una puesta en cuestión de los códigos del 
petrarquismo:

  Si miro alguna cándida azucena,
se me acuerdan tus pies, cuando desnudos (II, vv. 161-162)



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 29

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Si sumamos a esto que quien enuncia todos esos rasgos, aclarando que tie-
nen que ver con su punto de vista, es un cíclope que posee un solo ojo, podemos 
arriesgar que Lope ha ido un paso más allá en la acumulación de los tópicos esta-
blecidos para la descripción de la belleza femenina al mostrarlos como una suerte 
de juego metaliterario. De algún modo este juego es el inicio de un camino de hi-
pérboles, acumulaciones y metaforizaciones extremas que nos llevará a la posibi-
lidad de cantar la espuma de la lavandera Juana de Tomé de Burguillos.14

Continúa luego la construcción de un locus amoenus a medida de la ninfa. En 
este sentido, la descripción de Galatea recorre en las octavas siguientes elementos 
ya presentados, pero proponiendo nuevos términos de comparación. Una vez más 
se alude a la risa de la ninfa, a sus pies o a la combinación de colores de su rostro, 
pero desde ángulos diferentes. La risa se confunde con los sonidos de una fuente 
pura en la orilla amena, con reminiscencias de la fuente de Aretusa que daba 
marco al canto todo:

  Sale una fuente en esta orilla amena,
jamás tocada de animales rudos,
y aquellos golpes con que vuelve arriba
me parecen tu risa fugitiva. (II, vv. 165-168)

El locus amoenus se teje a partir de la utilización de una red de referencias 
mitológicas. Recurso que, como decíamos más arriba, no está del todo trabajado en 
este segundo canto y que será ampliamente explotado en «La rosa blanca». La deco-
dificación de estas referencias necesita un lector familiarizado con ellas:

  Calle la flor azul del verde lino,
calle este monte, cuando vuelve Apolo
su nieve en plata en el ardiente signo,
que fue del griego Alcides triunfo solo; (II, vv. 169-172)

14.  Este planteo se refiere exclusivamente a una perspectiva metaliteraria que habilita el elogio 
poético de la espuma en sí misma, término cristalizado de comparación para la belleza femenina y 
además una de las rimas preferidas por la poesía gongorina. De ninguna manera tiene que ver con 
la «lectura prejuiciada» planteada por Arellano [2020].



30	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

El cíclope pide silencio a algunos elementos del paisaje: a las coloridas flores 
del lino, en contraste con el verde de la planta, y al monte que ve derretir sus nieves 
por el sol. Mediante la referencia a Apolo y al signo zodiacal de Cáncer se indica la 
llegada del verano.15

En la segunda parte de la octava se introduce el centro de ese espacio: el arro-
yuelo cristalino, que —del mismo modo que el río Pactolo se convierte en aurífero a 
partir de la leyenda del rey Midas, quien se lava allí— deviene engendrador de 
perlas al mojar la ninfa sus pies de marfil:

murmure este arroyuelo cristalino,
del marfil de tus pies lidio Pactolo,
pues que, bañando en él mayor tesoro,
engendra perlas por arenas de oro. (II, vv. 173-176)16

La descripción del espacio continúa en esa línea y reitera imágenes codifica-
das para aludir a partes del cuerpo de Galatea: «rayos de cristal tus blancas ma-
nos», «en tu rostro jazmines y claveles» o la superación del perfume de la rosa de 
Venus: «aunque de Venus el rosal presuma».17 Esta acumulación de metáforas y 
comparaciones —más adelante Galatea será término de comparación de la miel, de 
una becerrilla tierna y lozana o con una rosa— refuerza la idea de un discurso poé-
tico que intenta agotar todos los términos y los recurso existentes y conocidos para 
concretar la descripción femenina.

15.  En nuestra lectura, «ardiente sino / que fue del griego Alcides triunfo solo» remite a la ca-
tasterización del cangrejo enviado por Hera para entorpecer la misión de Hércules (Alcides) de 
matar a la hidra de Lerna. Así, «que fue del griego Alcides / triunfo solo» podría referirse a que en 
este trabajo Iolao ayuda a Hércules tal como señala Conti (Mitología, p. 485): «Cuentan mediante 
fábulas que Hércules se sirvió de la ayuda de Iolao como auriga pues había llegado en un carro allí 
tras haber ayudado a la hidra un enorme cangrejo al que Hércules pisó, pues Iolao llevó hasta 
Hércules tizones encendidos de un bosque cercano que había incendiado. Pero creyeron que este 
trabajo habida cuenta de que Hércules había sido ayudado por Iolao no fue aceptado por Euristeo 
entre los doce». Aquí, por el contrario, mediante este verso se opta por reafirmar la acción indivi-
dual de Hércules.

16.  Dámaso Alonso [1962:444] interpreta estos elementos casi como trasposiciones directas de 
Góngora a Lope sin problematizar esta dialéctica: «No obstante, al cantar ahora el gigante lopesco 
sentimos cómo han pasado a él los elementos esenciales que había en la representación de Góngora 
(arena, pies de Galatea, concebir o engendrar perlas)».

17.  Es interesante que la superación del «rosal de Venus» llegará poéticamente en «La rosa blan-
ca» con la invención de una nueva mitología para otro tipo de rosa.



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 31

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Pero un recorrido metapoético debe detenerse en las octavas veintitrés y vein-
ticuatro, porque allí hay otro diálogo con los criterios descriptivos. Galatea vence el 
vuelo de «la limpia garza / cuando baja el azor, rayo de pluma» (vv. 177-178), esbozo 
de una escena de cetrería que nos lleva inmediatamente a la Soledad segunda:

el Neblí que, relámpago su pluma
rayo su garra, su ignorado nido
o lo esconde el Olimpo, o densa es nube
que pisa, cuando sube
tras la garza argentada el pie de espuma.
(Góngora, Soledades, vv. 745-749)18

Pero que también nos lleva a la construcción del espacio en el que Acis se lava 
las manos en la fábula gongorina:

Caluroso al arroyo da las manos
y con ellas las ondas a su frente,
entre dos mirtos que de espuma canos
dos verdes garzas son de la corriente.
(Góngora, Fábula de Polifemo y Galatea, vv. 209-212)

Traemos aquí esta relación entre los mirtos y las garzas, construida como una 
hipálage doble, ya explicada por Salcedo Coronel y también por Dámaso Alonso, por-
que en nuestro poema, luego de la presencia de la garza en la octava veintitrés, el si-
guiente término de comparación de la ninfa al empezar la veinticuatro es el mirto: 
«Mirto pareces cuando estás sentada, / ¡oh Galatea, en estos verdes llanos» (vv. 185-
186). Si bien el mirto es un árbol que tiene que ver con el culto de Venus, es demasiada 
coincidencia que ambos conceptos, que en Góngora presentan un pasaje problemático 
en cuanto a la lengua poética, estén aquí como imágenes de comparación de Galatea 
en dos octavas seguidas y, además, en medio de otras imágenes ya agotadas de sentido.

El canto de Polifemo continúa con la descripción de los ojos de la ninfa en un 
juego entre el brillo, el sol y la ceguera, que funciona como una suerte de ironía trá-

18.  Dámaso Alonso [1962:445] remite a unos versos similares de la Fábula de Polifemo y Galatea 
(vv. 261-263): «no el ave reina así el fragoso nido / corona inmóvil mientras no desciende / rayo con 
plumas, al milano pollo», pero no menciona esta escena de las Soledades.



32	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

gica y adelanta el desenlace a manos de Ulises. Cierra con la referencia al mito de 
Argos, en donde su ojo es Faetón y los de Galatea que brillan y reflejan el sol se 
convierten en tanto Apolo:

Oye, divino Júpiter, mi ruego,
que por los ojos del pastor suspiro,
custodia de tu vaca: que uno solo
mal puede ser Faetón de tanto Apolo. (II, vv. 205-208)

Toda la descripción plagada de tópicos, la referencia a la mitología para cons-
truir el locus amoenus y estas últimas octavas en donde se repiten algunas carac-
terísticas de Galatea con los lugares que hemos marcado como significativos se 
ven suspendidas por la presencia de Acis. El canto del cíclope toma desde allí otro 
camino, ya no mediatiza sus descripciones a través de sus sentidos, sino que re-
fuerza en esa relación de competición con el amante de Galatea la construcción de 
una primera persona mediante la que se inscribe en la tradición sobre la falsa 
autopercepción de gigante y refuerza el tono burlesco de estas octavas. Es el pro-
pio gigante quien alienta el contraste entre ambos, en el aspecto («amando un 
hombre indigno, amando un mozo», v. 231), en la fuerza («querer con mi grandeza 
y hermosura / sus partes competir afeminadas», vv. 265-266) y, sobre todo, en el 
canto y en la voz:

  Si canta ese rapaz, sutil parece
su voz de grillo negro en verde trigo;
la lira que le adorna y desvanece,
sierra en nogal, tan desigual conmigo;
mi voz los altos montes estremece,
y asombra el mar, de mi dolor testigo,
donde me escuchan con sus ninfas bellas
los peces igualmente y las estrellas. (II, vv. 257-264)

Polifemo se autodefine como un Orfeo que logra ser escuchado por los peces y 
las estrellas y finaliza esta parte de su canto nuevamente con una hipérbole me-
diante la que se construye dominando todo el orbe, y donde el ciprés más alto «com-
pite en igualdad conmigo en vano».



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 33

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Para el resto del canto de Polifemo resulta ordenadora la cita de Osuna 
[1996:207-208]:

El canto por su parte posee dos partes muy delimitadas como ocurre en Ovidio: una 
los encarecimientos de Galatea, la otra, los obsequios; la primera es considerablemen-
te más larga, al contrario que en La Arcadia donde la proporción era más armónica. 
[...] Como se puede ver Lope se muestra parco en su cornucopia, ni más ni menos que 
Ovidio, del que conserva los dos paneles de frutas y ganados. Donde esta vez rebosa 
su imaginación es en las excelencias de Galatea, más extensas aquí que en ningún 
otro autor moderno, pues son veintitantas las que enumera.

Es decir, la última parte se refiere a los regalos que tiene para Galatea. La 
crítica, en general, coincide en afirmar que Lope ya ha transitado el tema polifémi-
co en su Arcadia, en el episodio del gigante, y destaca también el canto de Silvio en 
«La Filomena». Como indicábamos más arriba, este último es importante porque, 
además de introducir en la fábula mitológica de 1621 la materia polifémica de ma-
nera explícita: «dijo en su lira, en que imitar desea / el amante feroz de Galatea» 
(canto III de «La Filomena», vv. 47-48), es el protagonista de una metamorfosis in-
ventada por Lope. Así, el Fénix en el primero de los cuatro poemas mitológicos se 
incluye en el linaje de quienes relatan metamorfosis con una historia propia. Lo 
mismo hará en el último poema de la serie, «La rosa blanca». Por eso en la figura de 
Silvio Lope esboza un modo diferente de resolver la materia mitológica, similar al 
gesto garcilasiano de la Égloga III. De ahí esa percepción de Osuna de la parquedad 
del poeta en esta segunda parte del canto de Polifemo.19

Antes de finalizar, Polifemo parece sintetizar todo su canto mediante una ima-
gen idílica de dos palomas torcaces:

19.  La teoría de Osuna [1996:5] es interesante porque encuentra otro camino para explorar la 
relación entre el Polifemo gongorino y el de Lope: «Ya mencionamos que Lope escribió en La Arcadia 
la imitación más significativa, tras la de Góngora, de nuestras letras. Digamos ahora que es Lope 
quien la cultiva más veces, aunque solo dos en su integridad narrativa. Lo que a Lope le impresionó 
fue el canto de Polifemo, y del canto, solo las riquezas rústicas que el cíclope ofrece a la ninfa. En este 
sentido, quizá no exista autor en nuestra patria que más insista en un tema. Pues Lope lo aplica a 
mil situaciones y lo acomoda en la novela, el teatro y la lírica. Y ello no en un período de su vida, sino 
a lo largo de casi toda ella. Sin Lope, para decirlo sin recato, no se puede entender la fábula polifé-
mica en España, sin excluir la de Góngora. Pero lo que no se puede entender sin Lope, y desde luego 
sin la vinculación polifémica, son esas pinturas naturalísticas que tanto abundan en nuestro Barro-
co. Es Polifemo quien las introduce y populariza en España».



34	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Mordiéndose los picos una siesta,
prevenían sus hijos dos torcaces,
y dije yo: «¡Qué dulce vida es esta,
cuando celos y amor confirman paces!». (II, vv. 321-324)

Esta escena nos hace recordar el momento de la unión sexual entre Acis y Ga-
latea en el poema gongorino, pero también los versos 881-888 del canto I de «La 
Circe», ya citados en estas líneas. En los primeros cuatro versos la interpretación de 
Polifemo concilia el espacio con lo que ha construido en su canto; sin embargo, la 
segunda parte de la octava introduce el elemento disruptivo dentro de la perfección 
del espacio y, de alguna manera, denuncia no solo su artificialidad, sino también la 
del canto todo. La identificación automática de Polifemo con el gavilán que apresta 
su vuelo y mata «el esposo arrullador» cierra la participación de la voz polifémica 
con el último verbo dicendi, quiebra la perfección del momento, sustrae violenta-
mente el componente erótico insinuado e impele al cíclope a la acción:

Mas pardo gavilán el vuelo apresta,
abre las puntas corvas y voraces,
mata el esposo arrullador, y digo:
«Lo mismo haré con Acis y contigo». (II, vv. 325-328)

A la historia le quedan todavía dos enunciadores más: la voz del pastor-sol-
dado y la de Galatea. El soldado retoma el relato y resuelve en tres octavas la 
muerte y la metamorfosis de Acis. En estos versos, el encuentro entre los amantes 
está presidido por la figura mitológica de la Aurora y la inversión de la leyenda de 
sus lágrimas-rocío por risas. Es una escena epitalámica que complementa la que 
ya fue relatada en la octava anterior por Polifemo al observar las aves, pero que 
también queda interrumpida violentamente. La huida de Acis, resumida en el 
pareado final de esta octava («Acis corrió; mas era ¡oh triste caso!, / cien pasos 
suyos del gigante un paso», canto II de «La Circe», vv. 335-336), es uno de los pocos 
lugares del episodio en donde se filtra la voz del narrador no solo dando un juicio 
de valor sobre lo que está relatando, sino también en una prolepsis que anticipa 
el final luctuoso de esta huida. La muerte de Acis muta desde el universo pastoril 
hacia un final épico: «Cayó como la blanca flor de alheña / al sol ardiente o al furor 
de Marte / opuesta vida, y expiró en el viento» (canto II de «La Circe», vv. 342-343). 



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 35

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

De este modo, el poema muestra la mixtura de géneros propia del epilio y su filia-
ción con los textos clásicos.

La última octava es la referida a la metamorfosis:

  Volviose luego en líquido rocío,
y poco a poco fueron sus despojos
formando arroyos, que el lugar sombrío
cubrieron de cristales y de enojos;
porque, si no se transformara en río,
le hiciera Galatea de sus ojos,
puesto que fue después su llanto ausente
del río aumento y de sus aguas fuente. (II, vv. 345-352)

En ella se propone una gradación que va desde el rocío hasta el río, pasando 
por arroyos.20 Nuevamente, una dualidad planteada en el cuarto verso devuelve el 
poema al ámbito de la poesía pastoril y al tópico de hacer crecer el río con las lágri-
mas. El río aumenta gracias a los «cristales» —el agua proveniente de la metamor-
fosis de Acis— y de los «enojos» correspondientes al llanto de Galatea. Esta presen-
cia de Galatea es bien interesante ya que el poema toma distancia aquí tanto de 
Góngora como de Ovidio, quienes proponen para Galatea una función de interme-
diaria frente a la fatalidad: en la Fábula de Polifemo y Galatea leemos: «Con lágri-
mas la ninfa solicita / las deidades del mar, que Acis invoca» (vv. 493-494), mientras 
que en las Metamorfosis: «yo a mi vez, única cosa que me estaba permitida hacer 
por el destino, conseguí que Acis asumiera las fuerzas de sus antepasados» (Ovidio 
2007:vv. 885-886). En este caso, Galatea no solo acompaña a Acis en su metamorfo-
sis, sino que se inserta dentro de la tradición del llanto/canto de la literatura pasto-
ril cuando el poeta le cede su voz a la ninfa en las últimas cinco octavas del episodio 
para introducir su lamento.21

En términos de voces narrativas, en Ovidio es Galatea quien relata todo el 
episodio; en Góngora, Galatea se construye a partir del “retórico silencio”. Lope op-

20.  No podemos dejar de mencionar acá el comentario de Dámaso Alonso [1961:306-307]: «Gón-
gora no ha sabido aprovechar la bella precisión con que Ovidio ha ido matizando por grados el hecho 
mismo de la metamorfosis de Acis».

21.  Para Galindo Esparza [2015:280]: «Una innovación de Lope es el doloroso lamento de Gala-
tea ante el cadáver de su amado, un intenso monólogo propio del género dramático».



36	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

taría por un lugar intermedio al dejar que la ninfa cierre la historia y se integre en 
la cadena de la importancia de las mujeres mitológicas en ambas misceláneas.

Quedan las cinco últimas octavas del episodio. La primera y las dos últimas 
están dirigidas a Acis, y las dos del medio a Polifemo; así, Galatea combina en su 
lamento las lágrimas y los enojos de los versos precedentes. En estos versos se pro-
duce la destrucción del locus amoenus a la que estas fábulas mitológicas ya nos 
tienen acostumbrados. Lo que en «La Filomena» y en «La Andrómeda» se veía alte-
rado por la violación, la mutilación, la prisión o la presencia de monstruos marinos 
en este caso se ve destrozado primero por la muerte:

Mas siento que por mí la rigurosa
mano de un monstruo vengativo y fuerte,
como derriba el sol la fresca rosa,
te marchitase en brazos de la muerte. (II, vv. 355-358)

Y luego, a través de la maldición de Galatea en la parte de su discurso dirigido 
directamente a Polifemo:

¡Oh, quieran que jamás sus puros velos
tus verdes prados en abril florido
cubran de hierba, ni sus mansas lluvias
tus blancas eras con espigas rubias!
  Envidioso pastor, de ponzoñosas
hierbas siembre el arroyo y la corriente
que beben tus ovejas, y de rosas
de adelfa, para ti la mejor fuente;
las que tú quieres más, las más hermosas
rabioso lobo emprenda y ensangriente (II, vv. 365-374)

Los campos secos, las aguas envenenadas y las ovejas muertas. Esta amenaza 
de Galatea resulta eficaz y verosímil en tanto que se ve completada con otra que ya 
no tiene que ver con el paisaje, sino con el propio cíclope. Sabemos, como lectores, 
que Polifemo tendrá su castigo:

y cuando más esta montaña asombres
te mate el más astuto de los hombres. (II, vv. 375-376)



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 37

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Si los procedimientos previos de enlace del canto de Polifemo con el resto de 
«La Circe» eran los propios del relato homérico, que intercala las narraciones y los 
sujetos que las enuncian, estos dos versos proponen otro tipo de unión desde lo ar-
gumental. Con ella queda claro el gesto de Lope de conjugar las dos vertientes de la 
materia polifémica y de inscribirse él mismo en ambas tradiciones. Pero además, 
esta unión le sirve para trazar una línea que enhebra a Galatea con Ulises al com-
partir ambos la misma concepción amorosa, tal como se desprende de las dos octa-
vas que la ninfa le dirige a su amado. La primera de ellas (vv. 377-384) es objeto de 
análisis de Tubau [2001:163] cuando estudia los lugares de La Circe donde pueden 
verse las teorías platónicas del amor:

Se ha desgajado la unión, pero Galatea conserva su propia mitad del alma (esa «mi-
tad del alma que me dejas») a través de la cual podrá recordarlo. Si leemos el pasaje 
en clave fisiopsicológica, Galatea está diciendo sencillamente que en su memoria per-
vivirá siempre la imagen (o imágenes) de Acis e, implícitamente, que su imaginación 
(o fantasía) no dejará jamás de reproducirlas. Como decía Garcilaso de su amada, 
«ausente, en la memoria la imagino». Desde esta perspectiva, se explica que Acis, una 
vez muerto, siga actuando sobre el alma sensitiva de Galatea.

Galatea despliega en estos ocho versos la teoría sobre el alma, la memoria y la 
unión más allá de la muerte, en donde resuenan o resonarán también versos queve-
dianos y del Burguillos «en seso» que llora a Marta de Nevares.

Finalmente, la última de las octavas cierra el episodio del mismo modo que 
comenzó, con la descripción de un paisaje:

  Ya no saldré del mar, como solía,
al regalado son de tus amores,
ni estos prados verán estampa mía
de ramos de coral fingiendo flores;
ni yo la margen de esta fuente fría,
que, en vez de sus cristales y colores,
viviré las arenas más escuras
en soledad de tus estrellas puras. (II, vv. 385-392)

Dos loci amoeni se dan cita en esta octava. El primero recoge los elementos 
básicos presentes en estos versos hasta el cansancio: los prados, las flores, la fuente 



38	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

fría, cristalina y colorida. Ese lugar queda abandonado. Galatea lo abandona, aun-
que por otras razones, como Salicio en la Égloga I de Garcilaso. El segundo tiene por 
centro el mar, con las arenas oscuras y las estrellas de Acis, el mismo espacio en 
donde Silvio habita como delfín y que es central en el poema de Andrómeda. Tam-
bién es el lugar de donde sale Venus en «La rosa blanca» para permanecer en su 
versión virtuosa a lo largo de todo el poema (Cano Turrión 2005).

Con este retiro de Galatea a sus mundos marinos se apaga la última voz del 
episodio y vuelve la situación de enunciación al palacio de Circe. Cuando Ulises 
retome el discurso, relatará a la maga que su inmediata reacción será ir a la bús-
queda del cíclope; la historia continúa luego de lleno con la materia homérica.

En estas líneas realizamos un recorrido por el episodio de Polifemo y Galatea 
intentando encontrar algunas huellas de su funcionamiento metaliterario en sinto-
nía con las características propias del epilio. Hemos relevado dichas huellas con el 
convencimiento de que los cuatro poemas mitológicos de Lope constituyen una uni-
dad y un espacio de experimentación, sin olvidar que la historia forma parte de una 
fábula mitológica más amplia, dentro de una miscelánea en la que coexisten textos 
de todo tipo.

Por añadidura, en este caso particular, no estamos frente a cualquier materia 
mitológica, sino aquella identificada directamente desde lo temático con la nueva 
poesía. Se suma así un elemento más a las polémicas que condicionan y recogen 
gran parte de las estrategias de escritura tanto de La Filomena como de La Circe. 
También, en línea con los análisis de las otras tres fábulas mitológicas hemos tra-
tado de poner el foco en cómo estos versos se vuelven sobre sí mismos para insertar-
se en la tradición literaria de manera diferente, no podemos pasar por alto que hay 
también detrás de ellos una intencionalidad extraliteraria por parte de su autor, 
demostrada y explicada por estudiosos ya citados aquí.

En 1621 la elección de Lope es escribir y editar las fábulas mitológicas de Fi-
lomena y de Andrómeda, tal vez como primera respuesta desde la praxis al Polifemo 
gongorino. Tres años más tarde incrusta el episodio de Polifemo y Galatea en la 
historia de Circe. Así, la excusa que la introduce es el relato de Ulises, quien la hil-
vana como la prehistoria de su propia aventura con el cíclope. En lo que es su pri-
mer modo de diferenciarse del relato gongorino, mezcla las tradiciones del gigante 
enamorado con aquella que lo enfrenta a Ulises y sus compañeros, mezcla los per-
sonajes e introduce también la materia romana. Esta inserción dentro de una es-



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 39

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

tructura mayor y la convivencia de la tradición épica con la pastoril tiene como 
consecuencia directa la alternancia de diversas voces: Ulises, el soldado-pastor, Po-
lifemo, Galatea hacen avanzar la historia a partir de sus discursos en medio de 
alusiones a los sentidos que condicionan y relativizan la materia narrada: los mur-
mullos, los ecos, los ojos, los olores ponen en cuestión la verdad absoluta de las ac-
ciones y las descripciones que se van sucediendo. La suma de narradores implica 
también un borramiento de la propiedad sobre lo que se cuenta. La materia polifé-
mica no tiene dueño: es un relato que se relata y que circula. La voz poética se difu-
mina y deja paso a una serie de instancias de enunciación que relatan la historia. 
Si tenemos en cuenta el cuadro ya citado de López Lorenzo [2023:170], el canto II 
es el único en el que no hay una voz poética; solo hay un collage de enunciadores, 
cada uno de los cuales brinda su parte del relato.

Pero no es ese el único modo de intervenir en el territorio de la nueva poesía. 
Sin llegar al extremo de Dámaso Alonso, quien marca relaciones directas dentro del 
poema con los versos gongorinos, ni al de Rafael Osuna, que estudia la operación 
inversa, entendemos que hay que prestar atención a algunos signos. Es por eso que 
nos detuvimos en la presencia de la garza y del mirto, que llaman la atención res-
pecto del paso de la dificultad en el poema gongorino a su resolución simple en 
términos de comparación en el caso de Lope, demostrando en la práctica aquello 
que indica en su prólogo al conde de Olivares: «...en gracia de sus dueños y servicio 
de los que estiman la claridad y pureza de nuestra lengua, cuya gramática en algu-
nos ingenios parece fuerza» (Vega Carpio, La Circe, p. 360).

En la introducción defendíamos la idea de una lectura conjunta de las cuatro 
fábulas mitológicas. Las cuatro se inscriben dentro del género epilio y en ellas se 
dan cita diferentes especies poéticas: ecos de la épica, del epitalamio, de las églogas, 
y algunos elementos de la tragedia. El episodio de Polifemo y Galatea no es ajeno a 
esto; se deja ver en él esta contaminación al igual que en los otros tres poemas. Ade-
más, coincide con ellos en el tratamiento de determinados tópicos, como los que 
construyen el locus amoenus o los de la descripción de la belleza femenina cercanos 
al petrarquismo, tratamiento cuyo punto de llegada serán las Rimas de Tomé de 
Burguillos, la espuma de jabón de Juana, como ya mencionamos, o el soneto que 
comienza «Caen de un monte a un valle entre pizarras».

Es así que postulamos que cada una de estas fábulas presenta algún tipo de 
experimentación: la construcción del espacio, la funcionalidad de los personajes fe-



40	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

meninos, el tratamiento de las metamorfosis, la máscara autorial insertándose en 
la línea de los poetas capaces de moldear la materia mitológica son aspectos que 
pueden descubrirse en cada uno de estos poemas. Dicha experimentación tiene su 
expresión final en «La rosa blanca» mediante la invención de una historia mitológi-
ca propia que recoge elementos de todas las historias y de las metamorfosis que el 
poeta ha venido contando.

En un nivel extraliterario, el episodio de Polifemo y Galatea se inscribe dentro 
del proyecto de autorrepresentación de Lope desde su «moralidad profunda, en este 
caso neoplatónica» ya mencionada (Sánchez Jiménez 2018:283). Así es que postula-
mos la correspondencia entre Galatea y Ulises, relación que argumentalmente se 
resuelve a partir del encadenamiento entre la muerte de Acis y el castigo de Ulises 
al cíclope. Pero Galatea entra también en la línea de Filomena, de Andrómeda, de 
la Venus de «La rosa blanca» y de la ninfa Amarílida.

Frente a todos elementos que definen e informan este episodio, la reflexión 
final es que funciona como una fábula mitológica en sí mismo. Sin embargo, la deci-
sión de incluirlo dentro del marco del relato de Ulises le suma sentidos, denota la 
presencia de un sujeto autorial conocedor de todas las tradiciones de la materia 
polifémica, le permite establecer redes de relaciones y de comparaciones entre los 
diferentes personajes y le suma elementos propios de la poética lopesca para las 
fábulas mitológicas. A la vez, intenta quebrar la identificación entre materia polifé-
mica y Luis de Góngora al mostrar otras opciones posibles y al incluir esta materia 
dentro del fluir de la gran cantidad de historias mitológicas que se dan cita en sus 
otras tres fábulas.

Por último, una lectura en clave de contienda literaria, desde la relación Uli-
ses-Lope propuesta por López Lorenzo [2023] y la posibilidad de justificar una línea 
de lectura que conecte al Polifemo gongorino con una máscara de su autor, añadiría 
sentidos a nuestra interpretación, pero excede los límites de este trabajo.



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 41

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

BIBLIOGRAFÍA

Alonso, Dámaso, Poesía española. Ensayo de métodos y límites estilísticos, Gredos, 
Madrid, 1962.

Alonso, Dámaso, Góngora y El «Polifemo», Gredos, Madrid, 1961.
Arellano-Ayuso, Ignacio, «Defensa de una hermosa lavandera o los riesgos de 

la lectura prejuiciada (en las Rimas de Tomé de Burguillos de Lope de 
Vega)», Anuario de Lope de Vega. Texto, Literatura, Cultura, XXVI (2020), 
pp. 298-314.

Blanco, Mercedes, «La polémica como fermento creativo en el Lope de la vejez (1621-
1635)», Anuario de Lope de Vega, XIV (2008), pp. 37-66.

Blanco, Mercedes, «La estela del Polifemo o el florecimiento de la fábula barroca 
(1613-1624)», Lectura y Signo, V (2010), pp. 1-68.

Calvo, Florencia, «“¿Por qué con esa lengua artificiosa, arroyo, te metiste en mar 
tan brava?” Variatio, paisaje y escritura en el poema mitológico La Filomena 
de Lope de Vega», Janus, 10 (2021), pp. 39-54.

Calvo, Florencia, «“En tanto sol tan atrevida pluma”. El poema de “Andrómeda” de 
Lope de Vega y su función dentro de la estructura de La Filomena», Studia 
Aurea, XVII (2023), pp. 159-178.

Calvo, Florencia, «“No solo la imitaba, mas vencía”. De Silvio a Amarílida: tradición 
y nuevas mitologías en “La rosa blanca” de Lope de Vega», Arte Nuevo. Revista 
de Estudios Áureos, XI (2024), pp. 39-64.

Campana, Patrizia, «La Filomena de Lope como género literario», en Actas del XIII 
Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, Madrid 6-11 de julio 
de 1998, eds. F. Sevilla Arroyo y C. Alvar Ezquerra, Castalia, Madrid, 2000, vol. 
1, pp. 425-432.

Campana, Patrizia, «La Filomena» de Lope de Vega, tesis doctoral, Universitat Autò-
noma de Barcelona, Barcelona, 1998.

Cano Turrión, Elena, «La rosa blanca, de la mitología a Lope», Anuario Lope de 
Vega, XI (2005), pp. 63-76.

Conti, Natale, Mitología, eds. R. M. Iglesias Montiel y M. C. Álvarez Morán, Univer-
sidad de Murcia, Murcia, 2006.

Galindo Esparza, Aurora, El tema de Circe en la tradición literaria: de la épica grie-
ga a la literatura española, Universidad de Murcia, Murcia, 2015.



42	 Florencia Calvo

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Góngora, Luis de, Fábula de Polifemo y Galatea, ed. J. Ponce Cárdenas, Cátedra, 
Madrid, 2010.

Góngora, Luis de, Soledades, ed. R. Jammes, Castalia, Madrid, 1994.
Kluge, Sofie, «Espejo del mito. Algunas consideraciones sobre el epilio barroco», 

Criticón, CXV (2012), pp. 159-174.
López Lorenzo, Cipriano, Lope de Vega como escritor cortesano: «La Filomena» (1621) 

y «La Circe» (1624) a estudio, Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Fráncfort, 
2023.

Martinenche, Ernesto, «“La Circe” y los poemas mitológicos de Lope», Humanida-
des, IV (1922), pp. 59-66.

Matas Caballero, Juan, Espada del olvido. Poesía del Siglo de Oro a la sombra del 
canon, Universidad de León, León, 2005.

Muñoz Cortés, Manuel, y Charles Aubrun, eds., Lope de Vega, La Circe, Centre de 
Recherches de l’Institut d´Études Hispaniques, Paris, 1962.

Osuna, Rafael, Polifemo y el tema de la abundancia natural en Lope de Vega y su 
tiempo, Reichenberger, Kassel, 1996.

Ovidio, Metamorfosis, eds. C. Álvarez y R. M. Iglesias, Cátedra, Madrid, 2007.
Plagnard, Aude, «El Polifemo de Góngora: una poética de la seducción», Criticón, 

CXI-CXII (2011), pp. 261-271.
Ponce Cárdenas, Jesús, ed., Luis de Góngora, Fábula de Polifemo y Galatea, Cáte-

dra, Madrid, 2010.
Rozas, Juan Manuel, Estudios sobre Lope de Vega, Cátedra, Madrid, 1990.
Sánchez Jiménez, Antonio, Lope. El verso y la vida, Cátedra, Madrid, 2018.
Sánchez Jiménez, Antonio, «“Cuando heredó su majestad estos reinos”: el contexto 

poético de La Filomena», Atalanta. Revista de las Letras Barrocas, VIII 2 
(2020a), pp. 5-9.

Sánchez Jiménez, Antonio, «Perfil autorial en los sonetos de La Filomena (1621) de 
Lope de Vega», Studia Aurea, XIV (2020b), pp. 367-394.

Tubau Moreu, Xavier, «Poesía y filosofía en La Circe de Lope de Vega», Anuario de 
Lope de Vega, VII (2001), pp. 127-164.

Vega Carpio, Lope de, La Circe, en Poesía, IV, ed. A. Carreño, Turner, Madrid, 2003a, 
pp. 351-748.

Vega Carpio, Lope de, La Filomena, en Poesía, IV, ed. A. Carreño, Turner, Madrid, 
2003b, pp. 1-350.



	 El episodio de Polifemo en La Circe de Lope de Vega	 43

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Vega Carpio, Lope de, Obras poéticas, ed. J. M. Blecua, Planeta, Barcelona, 1983.
Vélez Sáinz, Julio, «La ruda zampoña de Polifemo. Autorrepresentación y paro-

dia en la Fábula de Polifemo y Galatea de Góngora», Rilce, XXVI 1 (2010), 
pp. 214-230.


