


Cuerpos contemporáneos, 
subjetividad y emociones

Margarita María Uribe-Viveros
(compiladora)

   



Cuerpos contemporáneos, subjetividad y emociones / compiladora Margarita María 
Uribe-Viveros – Envigado: Institución Universitaria de Envigado, 2023.

      222 páginas – (Colección Científica)

Cuerpo humano – 2. Emociones – 3. Mente y cuerpo

152.4 (SCDD-ed. 22)

Cuerpos contemporáneos, subjetividad y emociones

© Institución Universitaria de Envigado, (IUE)

Colección científica
Edición: -------
Publicación electrónica: -----

Rectora
Blanca Libia Echeverri Londoño

Director de Publicaciones
Jorge Hernando Restrepo Quirós

Coordinadora de Publicaciones
Lina Marcela Patiño Olarte

Asistente editorial
Nube Úsuga Cifuentes

Corrección de texto
Erika Tatiana Agudelo

Diseño y Diagramación
Leonardo Sánchez Perea

Editado en Institución Universitaria de Envigado
Fondo Editorial IUE
publicaciones@iue.edu.co
Institución Universitaria de Envigado
Carrera 27 B # 39 A Sur 57 - Envigado Colombia
www.iue.edu.co
Tel: (+4) 604 339 10 10 ext. 1524
Impreso en Colombia – Printed in Colombia

Los autores son moral y legalmente responsables de la información expresada en este libro, así como del respeto a 
los derechos de autor. Por lo tanto, no comprometen en ningún sentido a la Institución Universitaria de Envigado.

Prohibida la reproducción total o parcial del libro, en cualquier medio o para cualquier propósito, sin la autoriza-
ción escrita del autor(es) o del Fondo Editorial IUE.

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento -No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0 Internacional. Más 
información: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



Contenido

Presentación. Fragmentación y contemporaneidad: el cuerpo en explosión	 9

Capítulo 1. La travesía por los signos-afecto con Gilles Deleuze	

	 Olga del Pilar López	

	 Introducción. La máquina de guerra del pensamiento 	 16

	 Metamorfosis espinozistas 	 20

	 Reinvención de los signos-afectos de Spinoza: el paso de una ética a una etología	 27

	 Conclusiones	 33

	 Referencias 	 34

Capítulo 2. Farmacología, organología y sintomatología en el pensamiento 			
tecno-lógico de Bernard Stiegler	

	 Paolo Vignola	

	 Introducción	 35

	 Tecno-lógicas: farmacología y gramatización	 36

	 La salud y la enfermedad de las individuaciones	 40

	 Sintomato-lógicas	 48

	 Conclusiones	 52

	 Referencias 	 53

Capítulo 3. Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis 		
existencial de las tactilidades	

	 Silvia Franco Citro y Hilderman Cardona Rodas	

	 Introducción. El cuerpo en las afecciones de la tactilidad	 55

	 Conversaciones sobre la corporalidad en su tactilidad parlante	 58

	 Hacia una ontología relacional encarnada en las tactilidades 			
de un sensorium commune 	 59

	 La epidermis existencial en el devenir del placer-displacer	 64

	 Piel y sensibilidad en con-tacto: el tangere de lo diverso	 69



	 Conversaciones sobre las prácticas docentes	 74

	 Provocaciones didácticas desde el sensorium commune parlante	 74

	 Del disciplinamiento a las empatías sensibles y la vincularidad reciprocitaria 			
en con-tacto	 78

	 Conclusiones. Palabras finales hacia nuevas aperturas	 84

	 Referencias 	 86

Capítulo 4. Crisis de la visión: el giro afectivo en los estudios de cine 	

	 Katarzyna Paszkiewicz	

	 Introducción	 90

	 Ojos abatidos en la teoría fílmica 	 93

	 Más allá de la mirada	 95

	 Strange Days: pensar desde el cuerpo	 99

	 Referencias 	 108

Capítulo 5. Cuerpo y habitus: la emergencia social y cultural de las emociones	

	 Álvaro Ramírez-Botero y David Alberto Londoño-Vásquez	

	 Introducción	 110

	 El cuerpo en las ciencias sociales	 111

	 Cuerpo y habitus	 115

	 De la estética al habitus	 118

	 Conclusiones	 121

	 Referencias 	 122

Capítulo 6. Cuerpo y emoción. La narrativa del cuerpo en las ciencias sociales	

	 Margarita Uribe-Viveros	

	 Introducción	 126

	 El giro afectivo: cuerpo melodramático y emoción	 129

	 Conclusiones	 138

	 Referencias 	 138



Capítulo 7. Acontecimientos corporales	

	 Fredy Ricardo Moreno Chía	

	 Introducción	 141

	 Aproximación a la noción de acontecimiento	 141

	 Acontecimientos corporales	 142

	 Las causas atribuidas a estos accidentes	 145

	 Acontecimientos corporales dudosos	 150

	 Una puntualización metodológica	 151

	 Las Memorias de Schreber: ¿un acontecimiento?	 153

	 Las Memorias como tratado teológico	 155

	 Conclusiones	 161

	 Referencias 	 162

Capítulo 8. ¿Puede un cadáver ser considerado como algo bello?	

	 Luis Fernando Vélez	

	 Introducción	 164

	 Belleza y maldad	 164

	 El gesto de Zoran Mušič 	 167

	 Conclusiones	 171

	 Referencias 	 172

Capítulo 9. Concienciando las relaciones entre cuerpo, tatuaje 			
y colonialidad/poscolonialidad	

	 César Augusto Jaramillo Jaramillo	

	 Introducción	 173

	 Lo colonial y lo decolonial	 174

	 Las relaciones entre: cuerpo, tatuaje y colonialidad/poscolonialidad 	 178

	 Referencias 	 184



Capítulo 10. Hacer(se) danza urbana. Experiencia performática 			
de subjetivación y formación	

	 Julia Castro-Carvajal y Diana Palacio Vásquez	

	 Introducción	 186

	 Trayectorias de una inquietud	 187

	 Saber(se) desde un cuerpo	 191

	 Movimientos metodológicos	 193

	 Experiencia performática de (trans)formación	 196

	 Voluntad de hacer y estar	 196

	 De-formación	 201

	 Devenir bailarín	 204

	 Acciones educadoras performáticas	 207

		  Oscilar	 208

		  Fluir	 208

		  Caer	 209

		  Deslizar	 210

		  Trazar	 210

Conclusión o el llamado de Terpsícore	 211

Referencias 	 212

Conclusiones. El pensamiento en acción	 216

	 Margarita Uribe-Viveros	

Sobre los autores	

	 Autora compiladora	 218

	 Autores compilados	 218



 55 

Capítulo 3. Hacia una ontología relacional 
encarnada en la epidermis existencial de las 
tactilidades

Silvia Franco Citro
Hilderman Cardona Rodas

Introducción. El cuerpo en las afecciones de la tactilidad

Estas reflexiones surgen del ejercicio de un percibir-pensar-escribir en 
conversación sobre una temática que nos apasiona y a la que hemos 
dedicado nuestras investigaciones desde hace más de veinte años: la 
pregunta por la corporeidad, entendida en el marco de una ontología 
relacional encarnada, en la que se despliegan la multiplicidad de poten-
cias que sustentan la vida. A partir de esta inquietud compartida, nos 
proponemos dialogar aquí más específicamente sobre la piel y sus tac-
tilidades, extendiéndola a los vínculos con los diferentes sentidos, así 
como a sus efectos de superficie, en tanto acontecimiento incorporal de 
afectación en el acto de lenguajear. 

En la primera parte, expondremos las argumentaciones más genera-
les que nos llevaron a plantear nuestra hipótesis en torno a la comprensión 
de la piel como epidermis existencial de esta ontología relacional de 
la carne que, en su devenir como sensorium commune parlante, es 
atravesada por los movimientos de apertura y cierre suscitados por las 
complejas potencias vitales del placer y el displacer. Como veremos, las 
discusiones que sustentan esta hipótesis se basan, principalmente, en 
la puesta en diálogo de las investigaciones de nuestras tesis doctorales 
antropológicas; por tanto, la fundamentación empírica más detallada de 
algunas de estas argumentaciones se halla en las publicaciones previas de 
dichos trabajos (Cardona Rodas, 2016; Franco Citro, 2003, 2009). Así, nos 
arriesgamos a un diálogo más amplio y general que tomará cuerpo como 



 56 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

un ensayo teórico-conceptual, pero que, a la vez, se cimienta y articula 
con estas investigaciones empíricas anteriores que iremos referenciando 
a lo largo del texto.

En la segunda parte, reflexionaremos sobre un acontecimiento sensi-
ble reiterado en nuestras prácticas docentes universitarias en las ciencias 
sociales y humanidades, tanto en Argentina como en Colombia, y que 
captó nuestra atención. Al proponer talleres performáticos sobre proble-
máticas ligadas a las violencias y los disciplinamientos sobre los cuerpos 
y los modos de resistirlos y transformarlos, los estudiantes suelen crear 
prácticas que priorizan el contacto entre sus cuerpos y de estos con las 
materialidades afectantes del mundo. Cabe aclarar, también, que estas 
indagaciones son parte de dos proyectos colectivos de investigación 
pedagógica más amplios, que compartimos con colegas de nuestras 
respectivas universidades, y de los cuales solo retomaremos aquí estas 
experiencias en torno al contacto corporal.10 

Para comprender entonces las inquietudes que motivaron este amplio 
y variado ejercicio de conversación, es necesario situar brevemente las 
trayectorias investigativas y docentes que lo han inspirado. Hilderman Car-
dona Rodas ha desplegado su investigación-escritura sobre todo desde lo 
que sintetizaríamos como la historia cultural de las (re)presentaciones de 
las diversas corporalidades del dolor, a partir del dispositivo de la imagen. 
Ha analizado así la construcción de determinadas enfermedades como 
campo de inmanencia de lo monstruoso estigmatizado en los discur-
sos de la medicina occidental (Cardona, 2009, 2011, 2012), y, como una 
de sus derivas actuales, las enfermedades de la piel, pensando el cuerpo 
como una superficie de acontecimientos incorporales (Cardona, 2019a, 
2020a). Posteriormente, ha trabajado sobre las imágenes fotográficas de 
la violencia en su país, Colombia, como expresiones estéticas e imáge-
nes-síntoma de la crueldad y de rituales de sacrificio a partir de la noción 
del chivo expiatorio (Cardona, 2019b, 2020b). 

10	 Nos referimos, por un lado, al proyecto UBACYT 2017-2020, 20020160100089BA «Aportes 
metodológicos de la performance-investigación a los estudios socio-antropológicos sobre los 
cuerpos», coordinado por Silvia Citro, en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de 
Buenos Aires, Argentina; y, por otro, al proyecto «Educar en tiempos de convivencia: de las cor-
porealidades en el aula», coordinado por Julia Castro, Hilderman Cardona Rodas y Eldiberto 
Hernández, 2019-2021, Universidad de Antioquia, Universidad de Medellín y Universidad San 
Buenaventura, Medellín, Colombia.



 57 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Silvia Franco Citro ha desplegado su investigación-escritura principal-
mente desde lo que sintetizaríamos como la etnografía de las experiencias 
de las diversas corporalidades del placer, a través de la música y las dan-
zas. Inicialmente, analizó la práctica del pogo y las performances en los 
recitales de rock en Buenos Aires a fines de la década de 1990, como 
modo de resistencia cultural al neoliberalismo imperante en esa época 
(Citro, 1997, 2000a). Posteriormente, indagó en las danzas rituales de los 
pueblos originarios del Chaco argentino, como experiencias de gozo y 
sanación (Citro, 2000b, 2003, 2009), y, más recientemente, en su propia 
experiencia en la danza y la performance intercultural (Citro, 2018), com-
prendiendo al cuerpo como carne con el mundo y, a la vez, potencia de 
transformación intersubjetiva. 

A pesar de estas divergencias en nuestros temas de estudio, así como 
en nuestros países de origen, convergemos en tres cuestiones que han 
motivado este percibir-pensar-escribir en conversación. Una de ellas, es 
que nuestros estudios histórico-antropológicos, que desplegaron pregun-
tas por la carne y el acontecimiento incorporal en contextos históricos, 
socioculturales y geográficos específicos, han estado también en un 
diálogo constante y rizomático con la filosofía y, de ese modo, nos condu-
jeron a preguntas, debates y turbulencias existenciales más generales en 
torno a las posibles experiencias corposensibles compartidas. De ahí que 
este ensayo heterodoxo se mueva entre referencias empíricas más especí-
ficas y reflexiones filosóficas más generales. 

Otra de nuestras convergencias es que compartimos una aproxima-
ción teórico-metodológica interdisciplinar sobre las corporalidades, que 
recurre a la fenomenología existencial, en tanto filosofía corporal de la 
vida que permite captar las intensidades de los acontecimientos sensi-
bles y, al mismo tiempo, proyecta una sospecha genealógica y situada 
como vía interpretativa para rastrear las poderosas y persistentes huellas 
e inscripturas en la carne deseante y sufriente de la condición humana. 
Se trata aquí de movimientos complementarios, en una dialéctica móvil y 
abierta, que cada uno ha conducido a arlequinescos espacios de reflexi-
vidad encarnada. 

Finalmente, una tercera convergencia, es que nuestra práctica docente 
universitaria ha intentado ampliar las estrategias didácticas en sus modali-
dades de enunciación corporeal, apelando a las performances y al trabajo 



 58 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

con diversas materialidades afectantes (Citro y Rodríguez, 2020), como 
modos de provocar una reflexividad multisensorial en nuestros estudiantes. 
Así, recurrimos no solo a los lenguajes analítico-reflexivos, sino también a 
los actos poiéticos, a través del interjuego entre palabras, gestualidades y 
movimientos corporales, sonoridades, visualidades y otras materialidades, 
como objetos estéticos, rituales y cotidianos que son llevados a habitar 
nuestras aulas, convocando al cuerpo en su potencialidad performativa. 

En resumen, partimos de diversas experiencias sobre la corporalidad 
que se proponen dialogar desde una lógica de la diferencia en conso-
nancias reciprocitarias. Intentamos desplegar así una fábula en común 
sobre el acto de escribir: como una labranza del sí mismo y de los otros, 
expresada en la página encantada, donde el cuerpo se hace escena en 
la multiplicidad de los acontecimientos sensibles aquí abordados: danza, 
enfermedad, placer, estupor, aprendizajes, de lo que hemos buscado y 
ensayado como una peculiar tactilidad dialógica.

Conversaciones sobre la corporalidad en su tactilidad parlante

Como ya adelantamos, una de las preguntas que motivó esta conver-
sación refiere a cómo el placer y displacer, en tanto acontecimientos 
sensibles, se inscriben sensoperceptiva y afectivamente en la corporali-
dad, entendida como una ontología relacional encarnada. Consideramos 
que estas inscripturas, a pesar de su aparente oposición, convergen en la 
mediación que constituye la piel: esa epidermis existencial que es agitada 
y esculpida por las intensidades afectantes del placer-displacer, proyec-
tando así experiencias de plegamiento, entre el afuera y el adentro, en un 
cuerpo. Asimismo, nos preguntamos sobre el rol de esta epidermis exis-
tencial en tanto condición de posibilidad y existencia socio-sensible de los 
diferentes sentidos, de ahí nuestra propuesta de comprender la tactilidad 
como un sensorio commune parlante.

Para desplegar el devenir de estos argumentos, comenzaremos 
situando la noción de ontología relacional encarnada y el modo en que 
concebimos las tactilidades en su integración de los diferentes sentidos 
sensoriales. Para ello, retomaremos un camino reflexivo que conecta a 
las filosofías de Maurice Merleau-Ponty, Gilles Deleuze y Michel Serres con 
nuestras indagaciones históricas, etnográficas y autoetnográficas.



 59 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Hacia una ontología relacional encarnada en las tactilidades 
de un sensorium commune 

La propuesta de una ontología relacional encarnada, en términos filosóficos, 
se deriva inicialmente de la fenomenología de influencias existencialistas 
propuesta por Merleau-Ponty en la segunda mitad del siglo xx. Asimismo, 
paralelamente a esta indagación filosófica, Citro (1997; 2003), en sus 
investigaciones etnográficas, puso en diálogo las descripciones del fenome-
nólogo francés con las experiencias de imbricación existencial del cuerpo 
con el mundo que documentó en sus abordajes de prácticas corporales 
y danzas rituales de diversos grupos. Resumiremos aquí brevemente esta 
imbricación, según es descripta por la fenomenología. En sus primeros tra-
bajos, Merleau-Ponty sostiene que existe un estrato originario del sentir, 
una experiencia que caracteriza como preobjetiva o prereflexiva, en la que 
se da una comunión del ser-en-el mundo. Cabe recordar que esta última 
denominación refiere a la bilateralidad que implica todo punto de partida 
fenomenológico, cuerpo y mundo solo pueden comprenderse en su estre-
cha vinculación, en una «multiplicidad abierta e indefinida en la que las 
relaciones son de implicación recíproca» (Husserl, citado por Merleau-Ponty, 
1993 [1945], p. 91), Por tanto, en esa experiencia del sentir, «el sujeto de la 
sensación no es ni un pensador que nota una cualidad, ni un medio inerte 
por ella afectado o modificado», sino:

[…] una potencia que co-nace (co-noce) a un cierto medio de existencia 
o se sincroniza con él... es una cierta manera del ser del mundo que se 
nos propone desde un punto del espacio, que nuestro cuerpo recoge y 
asume si es capaz de hacerlo... la sensación es literalmente, una comu-
nión. (Merleau-Ponty, 1993, p. 228)

Por eso, dirá Merleau-Ponty, «toda percepción tiene algo de anónima... 
porque reanuda una experiencia adquirida sin ponerla en tela de juicio»: 

En la percepción no pensamos el objeto ni pensamos el pensante, 
somos del objeto y nos confundimos con este cuerpo que sabe del 
mundo más que nosotros. En este estrato originario del sentir, que uno 
halla a condición de coincidir verdaderamente con el acto de percep-
ción y de abandonar la actitud crítica, vivo la unidad del sujeto y la 
unidad intersensorial de la cosa, no los pienso, como harán el análisis 
reflexivo y la ciencia. (Merleau-Ponty, 1993, p. 253)



 60 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Esta experiencia originaria de la percepción (que por originaria no 
debe entenderse que sea independiente de la cultura y la historia) es ante-
rior a la división de los sentidos, de allí que implique cierta sinestesia: una 
síntesis, una unidad y entrecruzamiento de los sentidos «que se comuni-
can entre ellos abriéndose a la estructura de la cosa» y que permite, por 
ejemplo, «la visión de los sonidos... la audición de los colores…» (Mer-
leau-Ponty, 1993, p. 243).

En obras posteriores, para comprender este estrato originario del 
sentir o comunión con el mundo, Merleau-Ponty (1986; 2010) propone la 
noción de carne. Así, intenta dar cuenta de este entrelazamiento sensible, 
preobjetivo o prereflexivo que los seres humanos experimentamos con 
los otros seres y cosas del mundo, a través de nuestra corporalidad. En 
El ojo y el espíritu (1986 [1964]), el autor ilustra esta especie de equiva-
lencia, de unión y confusión entre cuerpo-mundo, diciendo que el mundo 
está hecho con la misma «tela del cuerpo» y que el cuerpo pertenece al 
«tejido del mundo»:

Mi cuerpo es a la vez vidente y visible. El que mira todas las cosas, tam-
bién se puede mirar, y reconocer entonces en lo que ve el “otro lado” 
de su potencia vidente. Él se ve viendo, se toca tocando, es visible y 
sensible para sí mismo (...); es un sí mismo por confusión, narcisismo, 
inherencia del que ve a lo que ve, del que toca a lo que toca, del que 
siente a lo sentido; un sí mismo, pues, que está preso entre las cosas 
(...). Visible y móvil, mi cuerpo está en el número de las cosas, es una 
de ellas, pertenece al tejido del mundo y su cohesión es la de una cosa. 
Pero, puesto que ve y se mueve, tiene las cosas en círculo alrededor de 
sí, ellas son un anexo o una prolongación de él mismo, están incrusta-
das en su carne, forman parte de su definición plena y el mundo está 
hecho con la misma tela del cuerpo. (Merleau-Ponty, 1986, pp. 16-17)

En su obra póstuma, Lo visible y lo invisible (2010), Merleau-Ponty 
describe nuevamente la paradoja del cuerpo y define a la carne como una 
especie de principio encarnado: «una tangibilidad-patrón de todos los 
seres visibles y tangibles, que tienen en él [el cuerpo] su semejanza y cuyo 
testimonio recoge por la magia que es el ver y el tocar mismos» (Mer-
leau-Ponty, 2010 [1964], p. 172). Por eso, «la consistencia del cuerpo, lejos 
de rivalizar con la del mundo, es por el contrario el único medio que tengo 
de ir al corazón de las cosas, haciéndome mundo y haciéndolas carne» 
(2010, p. 123).



 61 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Como puede apreciarse, en esta última etapa de su obra, se pro-
fundiza la comprensión del entrelazamiento de los sentidos, tomando 
especialmente como paradigma la experiencia unificada del ver-tocar: 

Debemos acostumbrarnos a pensar que todo visible está tallado en lo 
tangible, todo ser tácito prometido de alguna manera a la visibilidad, y 
que hay superposición y atravesamiento de territorio, no solo entre el 
tocado y el tocante, sino también entre lo tangible y lo visible incrustado 
en él, como, inversamente, él mismo no es una nada de visibilidad, no 
carece de existencia visual. Puesto que el mismo cuerpo ve y toca, visi-
ble y tangible pertenecen al mismo mundo. (2010, p. 122)

(…) mi cuerpo vidente sustenta ese cuerpo visible, y todos los visibles 
con él. Hay inserción recíproca y entrelazamiento de uno en el otro. O 
más bien, si debemos renunciar una vez más al pensamiento por pla-
nos y perspectivas, hay dos círculos, o dos torbellinos, o dos esferas, 
concéntricas cuando yo vivo ingenuamente y, cuando me interrogo, 
débilmente descentradas una respecto de la otra. (2010: 126)

En conclusión, es de esta experiencia corposensible relacional que 
Merleau-Ponty definió inicialmente como comunión con un mundo y, 
posteriormente, como carne, que emerge la intencionalidad y reflexividad 
humanas: en sus primeras obras, a la manera de un «arco intencional» 
(1993), desde la persona que percibe hacia el mundo percibido; en las 
últimas, como «torbellinos o esferas» (2010) que convergen y se descen-
tran entre sí. Por tanto, retomando especialmente estos últimos aportes 
del autor, podemos concluir que en esta ontología relacional encarnada, 
las esferas de la personas-mundos tienden a converger, cuando se trata 
de las experiencias perceptivas y motrices de la cotidianidad (ingenuas, 
dirá Merleau-Ponty, en el sentido de experiencias naturalizadas por los 
habitus, agregamos nosotros) y, como enseguida veremos, en las expe-
riencias de placer, pero que se descentran una respecto de la otra, cuando 
la atención-reflexión-lenguajear interroga esa experiencia corposensible, y 
también, cuando el displacer-dolor irrumpe en esa experiencia. 

Y es precisamente en estos movimientos de descentramiento que 
algunas de estas sensaciones-afectaciones del mundo pueden transfor-
marse en una cualidad sensible percibida y, por tanto, en un posible 



 62 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

objeto de nuestra reflexión y lenguajear.11 Del devenir acumulado de 
estos movimientos de convergencia y descentramientos, que se efectúan 
siempre desde posiciones situadas (un aquí y ahora en un mundo), emer-
gen esos quiasmos o pliegues de la carne, que nos irán subjetivando. 
Así, podríamos resumir, parafraseando a Merleau-Ponty, que este plie-
gue-quiasmo de la subjetividad es la carne-labrada por el logos-afectivo 
históricamente situado de lo humano.12 Como ya adelantamos, a partir de 
las convergencias entre esta descripción fenomenológica del filósofo fran-
cés y la etnografía con los pueblos toba-qom del Chaco argentino, Citro 
(2009) propuso la hipótesis de que esta «experiencia fenomenológica de 
la carne» (p. 61), es un «elemento en común, un rasgo existencial de la 
vida humana que es compartido, aunque vivido con intensidades disímiles 
por hombres y mujeres de diferentes épocas y lugares» (p. 60).13 

Retornando a la cuestión del entrelazamiento de los diversos sentidos, 
característico de esta ontología relacional encarnada, encontramos otras 
reflexiones filosóficas europeas posteriores que también lo han abordado. 
Nos referimos, por un lado, especialmente a la noción de lo háptico en 
Deleuze (2009), entendida como una compleja articulación entre «el ver 
y el tocar»:

Para calificar la relación del ojo y de la mano, y los valores por los cua-
les pasa esta relación, ciertamente no basta decir que el ojo juzga y que 
las manos obran. La relación de la mano y el ojo es infinitamente más 
rica, y pasa por tensiones dinámicas, trastocamientos lógicos, cam-
bios y suplementariedades orgánicas (…) En fin, se hablará de háptico 
cada vez que no haya subordinación estrecha entre un sentido y otro, ni 
subordinación relajada o conexión virtual, sino cuando la vista misma 
descubra en sí una función de tocar que le es propia, y no pertenece 
más que a ella, distinta de su función óptica. Se diría entonces que el 

11	 Para Merleau-Ponty «[...] La cualidad sensible, lejos de ser coextensiva con la percepción es el 
producto particular de una actitud de curiosidad o de observación. Aparece cuando en lugar de 
abandonar toda mi mirada al mundo, me vuelvo hacia esta misma mirada y me pregunto qué 
es lo que exactamente veo... es la respuesta a una pregunta de mi mirada, el resultado de una 
visión segunda o crítica que intenta conocerse en su particularidad». (1993, p. 241)

12	 Retomamos aquí una de sus últimas notas inconclusas de Merleau-Ponty en la que se propone 
desarrollar la idea «materia-labrada-hombres=quiasmo» (2010, p. 242).

13	 Cabe aclarar que, lejos de cualquier connotación eurocentrista vinculada a las colonialidades 
del saber-poder, esta hipótesis se desplegó en el marco de una perspectiva poscolonial e inter-
cultural crítica, que puso en diálogo estas perspectivas filosóficas de origen europeo (como es 
la fenomenología y las otras que a continuación mencionaremos) y esta ontología amerindia, 
como es la de los pueblos originarios toba-qom.



 63 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

pintor pinta con sus ojos, pero solamente en tanto que toca con los 
ojos. (Deleuze, 2009, p. 90)

Este carácter táctil de la mirada, que Deleuze vincula a la actividad 
del pintor, también se evidencia en diversas interacciones sociales, en las 
que la mirada toca al otro, y en este con-tacto se hace carne un imagina-
rio social compartido, tal como sugiere Le Bretón, en el siguiente pasaje: 

Dirigir los ojos hacia otro nunca es un hecho anodino; la mirada, en 
efecto, da pábulo, se apodera de algo para bien o para mal, es sin duda 
inmaterial, pero actúa simbólicamente. No es solo un espectáculo sino 
el ejercicio de un poder. En ciertas condiciones, oculta un temible ejer-
cicio de metamorfosis. (Le Breton, 1999, p. 195)

La potencia de estas miradas que tocan y se apoderan de otro u otra 
nos remontan también a las reflexiones de Bataille, en su ensayo El Ojo, 
cuando señala la aversión y horror que produce la posibilidad de ingerir 
los ojos de los animales, de ahí que suelen ser excluidos en los rituales 
de comensalidad de la modernidad occidental. En este ritual de la mirada 
que come en el banquete de los sentidos, se pondría en juego la posibi-
lidad de ejercer una temida metamorfosis caníbal. Por tanto, la mirada 
humana, que también opera como «ojo de la conciencia», expresa allí «un 
rasgo extremadamente elevado de horror» frente al encuentro con esa 
especie «golosina caníbal» que constituyen los ojos de estos otros seres 
convertidos en alimentos (Bataille, 2008, p. 38).

Otro autor que consideramos fundamental para abordar estos entre-
lazamientos entre los diversos sentidos sensoriales es Michel Serres, 
especialmente cuando describe los modos en que la piel ve y puede llegar 
a convertirse así en un sensorium commune:

Nuestra piel varía como una cola de pavorreal, incluso aunque no ten-
gamos plumas, se cree que esta ve. Percibe confusamente sobre toda 
su superficie luminosa, ve, claro y distinto, por la singularidad extraa-
guda de los ojos. Por todas partes tiene un tipo de ocelos desiguales. 
La piel forma bolsillos y pliegues, en ese germen se afina; he aquí el 
ojo, en cualquier otro lugar deshace las evidencias ahí concentradas, 
solamente oceladas. Forma una cavidad, un abanico orlado, plegado, 
ahuecado, de medio óvalo; oye ampliamente y a veces menos, pero 
escucha siempre, vibrante, como auricular. Nuestra piel se parece a la 
de los jaguares, las panteras y las cebras, incluso aunque no tengamos 



 64 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

pelambre. El dibujo de los sentidos se pliega allí, sembrado de centros 
sordos, constelado de marcas; la piel forma una variedad de sentidos 
mezclados. (Serres, 2002, p. 63)

Por ello, para Serres (2002) «la piel forma el telón de fondo, lo conti-
nuo, lo que mantienen los sentidos, su denominador común; cada uno, 
proviene de ésta, la expresa fuertemente a su manera y en su cualidad» 
(p. 88). Aquí, Serres recurre a la topología para hablar de un geometral 
corposensible, entendiendo por ello un espacio de interacción donde el 
cuerpo se pone en juego en el vínculo con el mundo vivido-percibido-ex-
perimentado, y este se expresa en tanto superficie en la correspondencia 
entre el adentro y el afuera: lo háptico en el sensorium commune. «La 
topología es táctil. La piel, multisensorial, puede pasar por el sentido 
común» (Serres, 2002, p. 104). De ahí que la piel, como geometral cor-
posensible, se constituya en una epidermis existencial que hace de la 
tactilidad un sensorium commune entre el adentro y el afuera, de lo que 
puede ser comprendido como carne. 

En suma, como puede apreciarse, estos diferentes autores nos han 
invitado a repensar las tactilidades desde un abordaje más amplio que 
conecta la diversidad de percepciones sensoriales, movimientos y afec-
taciones, integrándolas así en un devenir corposensible común, que 
entendemos como experiencia existencial compartida de lo que denomi-
namos ontología relacional encarnada.

Pasaremos ahora a reflexionar sobre cómo las potencias vitales del 
placer y el displacer afectan el devenir de la epidermis existencial. 

La epidermis existencial en el devenir del placer-displacer

A partir de la investigación de Cardona Rodas (2016) sobre los vínculos 
entre epidermis, enfermedad y lenguaje en la constitución de la dermato-
logía clínica, nos interesa profundizar en cómo la piel se constituye en una 
superficie de inscripciones múltiples, de devenires-intensidades entre lo 
que se ve y lo que se dice. De estas reflexiones proviene una de las metá-
foras centrales que aquí retomamos, según la cual 

la piel se agita como una bailarina, esculpida por experiencias del 
afuera proyectadas en un cuerpo que busca su espacialidad en un 



 65 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

efecto de remisión mixto: plegamientos correlativos entre el afuera y el 
adentro, repliegue del lenguaje-cuerpo-acontecimiento, pura exteriori-
dad desplegada. (Cardona, 2017a, pp. 110-111) 

Así, el volumen de lo que está afuera remite a variaciones figuradas de 
lo que está adentro, pues la espacialidad del cuerpo dobla el afuera en un 
adentro y viceversa, a la manera de una banda de Möebius, donde el dolor 
y el placer son los rostros de las pasiones que aletean en la fiebre de existir.

Para profundizar estas reflexiones, partimos del libro de François 
Dagognet La peau découverte (1993). Este autor señala que el «sentir y 
conocer se llevan a cabo en el campo de la membrana, en la piel, en el 
punto de interfaz entre el adentro y el afuera, dos mundos inseparables que 
se recubren y se implican» (1993, p. 16). Por eso, la piel puede ser entendida 
como un cerebro periférico, topográficamente parlante, que forma un ser 
de superficie por medio del cual delatamos tanto el peligro como el placer. 
La piel es una especie de espejo neuropsíquico en el que se inscriben las 
principales funciones del organismo, poniendo en duda con ello la disyun-
ción aparente entre el continente y el contenido, lo cual evoca esa falsa 
diferencia entre cuerpo y mente. Esta reflexión de la piel como un cerebro 
periférico se argumenta en que ella secreta las mismas sustancias que las 
neuronas, realiza los mismos juegos sinápticos de los mediadores quími-
cos y lleva a cabo las mismas facultades centrales neurobiológicas. Esto 
nos conduce a afirmar, con Bartra (2014), que existe un plegamiento entre 
la piel y el cerebro, constituyendo así un exocerebro, similar al exoesque-
leto de los insectos y crustáceos, que asimila la cultura como un circuito 
extrasomático de carácter simbólico en su manifestación de aquella onto-
logía relacional encarnada que vincula cuerpo y mundo. 

En un sentido similar, es contundente la consigna filosófico-poética 
de Paul Valéry, según la cual lo más profundo de lo humano es la piel, que 
en términos de Deleuze nos indicaría que «tan solo somos un pliegue de la 
exterioridad en un conjunto de contradicciones, esperas y retenciones que 
se proyectan en singularidades efervescentes» (Cardona Rodas, 2017a, p. 
110). Deleuze (1989), especialmente en su ensayo sobre el barroco a par-
tir de la filosofía leibniziana y su vinculación con la teoría preformativa de 
la vida, desarrollada por la historia natural de los siglos xvii y xviii, propone 
la noción de pliegue, como una topología para comprender el orden de lo 
viviente. Así, este autor sostiene:



 66 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Plegar-desplegar ya no significa simplemente tensar-destensar, con-
traer-dilatar, sino envolver-desarrollar, involucionar-evolucionar. El 
organismo se define por su capacidad de plegar sus propias par-
tes hasta el infinito, y desplegarlas, no hasta el infinito sino hasta el 
grado de desarrollo asignado a la especie. Así pues, un organismo 
está envuelto en la semilla (performación de los órganos), y las semi-
llas están envueltas la unas en las otras hasta el infinito (encajamiento 
de los gérmenes), como muñecas rusas: la primera mosca contiene 
todas las moscas futuras, estando cada una destinada a su vez a des-
plegar sus propias partes, llegado el momento. Y cuando un organismo 
muere, no por ello se destruye, sino que involuciona y se replica brus-
camente en el germen readormecido, saltando las etapas. (pp. 17-18)

Para Deleuze todo animal es un doblez heteromorfo en pliegues, 
como sucede en los procesos de plegamiento de la mariposa en la oruga, 
que nos evocan también los pliegues del tejido del vestido del Arlequín. 
Retomando entonces a los diferentes autores que hemos venido citando, 
podríamos concluir que la vida, en esta ontología relacional encarnada, 
puede comprenderse como un ejercicio de plegado de lo múltiple en una 
dermis en carne viva; así el adentro y el afuera se integran en un plano de 
consistencia orgánica, que se pliega en la epigénesis de su singularidad, 
como acontecimiento de afectación sensible. 

Otra cuestión que nos interesa destacar son los movimientos de 
apertura y clausura de esta epidermis-pliegue existencial. Retornando nue-
vamente a Dagognet (1993), encontramos que la epidermis invita «a estar 
en contacto, ser impresionado (por la presión sobre sí) pero no en ser alte-
rado ni tampoco padecido, en suma, ser sensible, frágil pero igualmente 
resistente. La epidermis tendrá que resolver esta contradicción objetiva» 
(1993, p. 17). Esta contradicción objetiva que Dagognet encuentra en la 
interpretación de las funciones biológicas de la piel, pone en juego lo que 
consideramos sería una dialéctica existencial más amplia y compleja. Así 
lo vemos en Le Breton (2005) cuando afirma que 

La piel circunscribe el cuerpo, los límites de sí, estableciendo la fron-
tera entre el adentro y el afuera, de manera viva, porosa, puesto que es 
también apertura al mundo, memoria viva. Ella envuelve y encarna a la 
persona, diferenciándola de los otros o vinculándola a ellos, según los 
signos utilizados. (p. 17)



 67 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Es decir, la piel, por un lado, nos permite abrirnos al mundo, ser 
sensiblemente im-presionados por las intensidades afectantes, estar en 
con-tacto a través del sensorioum commune y, de esta apertura, deviene 
justamente tanto el potencial del placer como de displacer que encierra 
toda empatía sensible con el mundo. Pero, por otro lado, la piel también 
puede cerrarse, tornarse en membrana resistente que nos aísle, para crear 
así una barrera de protección, construir un repliegue que proteja nuestro 
yo, como aquella proyección imaginaria de un devenir existencial en un 
cuerpo. Cabe advertir que, desde el psicoanálisis, también Freud había 
destacado la ambivalencia en torno al tacto y el contacto corporal, en el 
juego de eros y tánatos:

Eros desea tocarlo, porque aspira a la unidad, a la desaparición de las 
fronteras espaciales entre el yo y el objeto amado. Pero la destrucción, 
que ha de operarse en la proximidad, antes del descubrimiento de las 
armas que hieren a distancia, presupone asimismo necesariamente el 
tacto corporal. (Freud, citado en Didi-Huberman, 2005, p. 33)

Por ello, el repliegue y el aislamiento, como supresión del contacto, es 
uno de los modos en que se expresan las neurosis para intentar controlar 
los potenciales peligros de estar abiertos al mundo. 

Cuando se plantea la cuestión de por qué la rehuida del tacto, del con-
tacto, de la contaminación, desempeña en la neurosis un papel tan 
destacado y se convierte en el contenido de sistemas tan complica-
dos, la respuesta es que el tacto, el contacto corporal, es el objetivo 
inmediato tanto de la aproximación agresiva como de la aproximación 
tierna al objeto… nada es más susceptible de ser tajantemente pro-
hibido en ella (la neurosis) que ese contacto, nada hay que se preste 
mejor a erigirse en el epicentro de un sistema de prohibición. Pero el 
aislamiento es la supresión de la posibilidad de contacto, el modo de 
sustraer una cosa a toda clase de tacto. (Freud, citado en Didi-Huber-
man, 2005, p. 33-34)

Por otra parte, queremos agregar que este estado de repliegue y ais-
lamiento nos evoca las apreciaciones que realizaba Aristóteles sobre los 
insectos, en tanto metáfora para pensar las prácticas de subjetivación: 
para protegerse, algunos insectos 



 68 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

se enroscan… los que son largos se enrollan sobre sí mismos… los 
que no se pueden enroscar en sí mismos se endurecen… Esto queda 
claro cuando los tocan, como ocurre en los llamados escarabajos, pues 
cuando se asustan se quedan inmóviles y su cuerpo se vuelve duro. 
(Aristóteles, 2018, pp. 406-407) 

Esto también reverbera en lo que planteamos anteriormente cuando 
evocamos el problema del exocerebro, en cuanto un exoesqueleto pre-
sente en los coleópteros, que etimológicamente viene del griego κολεός 
(koleos) que significa caja o estuche, y de πτερον (pteron) que designa ala; 
así, κολεός remitiría a ese repliegue epidérmico que aletea en interacción 
reciprocitaria entre el adentro y el afuera, en los movimientos de la vida. 

Retornando a estas prácticas de repliegue y aislamiento intersubjetivo, 
nos hemos venido preguntado también por su emergencia en los contex-
tos de violencia que han atravesado nuestras sociedades. Nos referimos 
especialmente a las experiencias vividas tanto por la sociedad colombiana 
en sus más de 50 años de guerra, como por la argentina, especialmente 
en los recuerdos de la última dictadura cívico-militar (1976-1983). Aun 
reconociendo las particularidades históricas de cada proceso, ambos 
implicaron las violaciones de los derechos humanos, a través de desapa-
riciones forzadas, secuestros, asesinatos, torturas, violaciones, y exilios 
forzados. Como ha analizado Cardona Rodas (2017c), en estos casos, el 
dispositivo fotográfico se constituye en un acervo de testimonios visua-
les de la violencia que tienen como escenario encarnado al cuerpo, en la 
proliferación de imágenes de crueldad. Así, estos acontecimientos corpo-
sensibles han dejado profundas huellas en las diferentes generaciones que 
los padecieron y, en ciertos casos, han propiciado la emergencia de prác-
ticas de subjetivación que tienden al aislamiento y el repliegue, como una 
manera de resistir estas violencias, y sus amenazas de sufrimientos que 
acechan al ser.

Para concluir, queremos señalar que, así como la amenaza del tána-
tos propiciaría estas tácticas de repliegue, la confianza en el eros, en 
cambio, daría apertura a la epidermis existencial. Tal es lo que sucede, 
por ejemplo, en numerosas danzas rituales que involucran una apertura 
sensible y unión del ser a las fuerzas del cosmos, en una experiencia de 
éxtasis que generalmente es vivenciada de modos placenteros, y propician 
transformaciones intersubjetivas, como las prácticas de sanación. Estas 



 69 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

experiencias, analizadas por Franco Citro (2000b; 2003; 2009; 2014) en 
los rituales de los pueblos originarios toba-qom y en sus propias prácticas 
de danza (Franco Citro, 2018), fueron otras de las fuentes que nos llevaron 
a proponer conjuntamente esta noción de una ontología relacional encar-
nada, mediada por la epidermis existencial. 

Por todo lo expuesto, otra de las hipótesis que sostenemos en torno a 
las experiencias corposensibles (nuevamente, como rasgo existencial com-
partido de la vida humana, aunque vivido de modos disímiles según los 
diferentes contextos) es que la epidermis existencial oscila entre volverse 
abierta y porosa, haciéndose carne con el mundo, y cerrarse y blindarse, 
replegándose hacia un yo interiorizado. Y es este un devenir que se des-
pliega fundamentalmente ante la diversidad de acontecimientos sensibles 
que propician aquello que en cada contexto y situación será percibido 
como placer o displacer: las promesas de felicidad de la potencia del eros 
y las amenazas de sufrimiento del tánatos, mediadas, intermitentemente, 
por los esfuerzos de la gnosis encarnada.

Piel y sensibilidad en con-tacto: el tangere de lo diverso

Hemos reflexionado hasta aquí sobre la carne, la piel y las tactilidades, 
desde una dimensión fundamentalmente filosófica sobre el bios humano, 
que intenta atravesar la diversidad, situando algunas posibles experiencias 
corposensibles compartidas. No obstante, la indagación socioantropoló-
gica también nos recuerda cómo estas experiencias de la corporalidad 
pueden adquirir significaciones, usos o repertorios particulares en cada 
contexto sociocultural e histórico específico, en tanto ontologías relacio-
nales encarnadas que, a la vez, son localizadas.14 En este sentido, un 
primer elemento a destacar es que aquello que diferentes autores han 
caracterizado como un «tabú del contacto» (Picard, 1986, entre otros), 
es un principio que ha regido gran parte de las interacciones cotidianas, 
sobre todo en la sociedad moderna occidental. Así se han impuestos códi-
gos sociales en los cuales solo las relaciones afectivas de mayor confianza 
e intimidad habilitarían la posibilidad de poner en contacto determinadas 

14	 Retomamos aquí una expresión de Castro Gomez (2017, p. 140), en torno a la posibilidad de 
situar «universales localizados», cuestión que también fue trabajada por Franco Citro (2009), 
aunque con otros significantes, en relación con las variaciones culturales de experiencias cor-
porales compartidas, tal como expusimos en nuestra hipótesis sobre la carne. 



 70 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

partes del cuerpo, normativizando también los espacios públicos y, sobre 
todo, privados en los que esto sería posible. En un sentido similar, Hall 
(2003 [1966]), en sus estudios clásicos sobre la proxémica, analizó cómo 
son reguladas las distancias espaciales entre los cuerpos, según las dife-
rentes culturas y contextos situacionales. Desde la perspectiva de Elías 
(1993 [1939], p. 453), este tabú del contacto debe vincularse con el pro-
ceso civilizatorio más general que se aprecia en la sociedad occidental, y 
en el cual «la autocoacción psíquica» se constituye «como un rasgo deci-
sivo en el hábito de todo individuo “civilizado”». Así:

[…] el dominio de las emociones espontáneas, la contención de los 
afectos, la ampliación de la reflexión más allá del estricto presente para 
alcanzar la lejana cadena causal y las consecuencias futuras, son dis-
tintos aspectos del mismo tipo de cambio del comportamiento que se 
produce necesariamente al mismo tiempo que la monopolización de la 
violencia física y la ampliación de las secuencias de acción y de las inter-
dependencias del ámbito social. (p. 454)

Por tanto, desde la perspectiva crítica del psicoanálisis que propone 
Elías (1993), se sostiene que este proceso civilizatorio consolida «un 
superyo específico que pretende regular, reformar o reprimir continua-
mente sus afectos de acuerdo con la estructura social» (p. 459); así «la 
tensión entre el “superyo”, el “inconsciente” y el “subconsciente” se hace 
mayor» (1993, p. 460). Las pulsiones de vida y muerte, del eros y el tána-
tos, y el devenir entre el placer y el displacer, pasan a ser parte de una 
creciente autorregulación normativa y de sus concomitantes procesos de 
racionalización. Cabe recordar, que una concepción similar ya había sido 
planteada tempranamente por Nietzsche (2011 [1887]) en su crítica a la 
genealogía de la moral en occidente:

Aquellos terribles bastiones con que la organización estatal se protegía 
contra los viejos instintos de la libertad –entre esos bastidores se cuen-
tan sobre todo los castigos– tuvieron como consecuencia que todos 
aquellos instintos del hombre que vagaba libre y salvaje se volvieron 
hacia atrás, contra el hombre mismo. La hostilidad, la crueldad, el pla-
cer en la persecución, en el ataque, en el cambio, en la destrucción, 
todo esto volviéndose contra el poseedor de tales instintos: este es el 
origen de la “mala conciencia”. El hombre que a falta de enemigos y 
resistencias exteriores, atenazado por una agobiante estrechez y regu-
laridad de las costumbres, se desgarraba impaciente a sí mismo, se 



 71 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

perseguía, mordía, hostigaba, maltrataba; este animal que se despelle-
jaba abalanzándose contra los barrotes de su jaula y a quien se quiere 
“amansar”; este ser que, menesteroso y consumido por la nostalgia del 
desierto, tuvo que hacer de él mismo una aventura, una cámara de tor-
tura, un despoblado inseguro y peligroso, este tontiloco, este prisionero 
nostálgico y desesperado, se convirtió en el inventor de la “mala con-
ciencia”. (p. 647)

Un ser humano que a falta de enemigos termina convirtiéndose en 
enemigo de sí mismo cuando ve en el otro la figura de su propia furia. Por 
ello amansa su instinto de libertad dando espacio a la mala conciencia 
donde habita la hostilidad, la crueldad, la sevicia y el deseo de persecu-
ción. Por ello, sigue Nietzsche (2011):

Todos los instintos que no se descargan hacia fuera se vuelven hacia 
dentro: a esto es lo que llamo la interiorización del hombre, pues es 
con ella cuando empieza a crecerle al hombre lo que más tarde se 
denomina su “alma”. Todo el mundo interior, que al principio era finí-
simo y estaba como extendido y tensado entre dos pieles, se ha soldado 
y levantado, y ha adquirido profundidad, anchura y altura en la misma 
medida que se inhibía la descarga del hombre hacia afuera. (p. 647)

Retomando la cuestión de las tactilidades, Richard Sennett (2007) 
también reflexiona sobre los modos en que la conformación histórica de 
las ciudades modernas ha promovido la privación sensorial y la esterili-
dad táctil que se experimenta en el espacio urbano:

El cuerpo se mueve pasivamente, desensibilizado en el espacio, hacia 
destinos situados en una geografía urbana fragmentada y disconti-
nua (…) La gente rehúye los enfrentamientos y muestra un enorme 
desagrado cuando se buscan problemas o se censura una conducta 
“errónea”. Mediante el sentido del tacto corremos el riesgo de sentir 
algo o a alguien como ajeno. Nuestra tecnología nos permite evitar ese 
riesgo. (…) Hoy en día, el orden significa falta de contacto. (pp. 21, 23)

Es así como en la conformación de las grandes ciudades desde el 
siglo xix, el triunfo del movimiento individualizador condujo a un dilema 
que Sennett describe como la constitución de un cuerpo individual despo-
jado de conciencia física ante los demás seres humanos.

Otro elemento que tiene directa relación con las tactilidades se 
funda en la posición que esta ocupa en la jerarquía epistemológica 



 72 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

de los sentidos, la cual se remonta a las formulaciones de la filosofía 
platónica que los procesos de la modernidad-colonialidad terminaron 
de consolidar. Así, en lo que al conocer se refiere, se puso a la visua-
lidad y lo auditivo en los primeros lugares y al olfato, la tactilidad y el 
gusto, en los últimos (Howes, 1991; Serres, 2002). Como es cono-
cido, este privilegio de la visualidad fue correlativo al establecimiento 
de la perspectiva como aquel punto de vista (Berger, 2017) que, desde 
una adecuada distancia, permitía, sobre todo a los hombres, objetivar, 
representar y, por tanto, conocer el mundo. Esta distancia objetivante 
se evidencia desde los inicios de las universidades en la Europa medie-
val en la distribución espacial y también en la quietud e inmovilidad a 
la que eran sometidos los cuerpos de los estudiantes, frente a la ima-
gen-gesto y palabra-texto consagrada del maestro. En contraposición, 
los sentidos del olfato, el tacto y el gusto, que requieren de la cercanía 
del propio cuerpo a las materialidades sensibles y corporalidades que 
pueblan el mundo, fueron más deslegitimados como modos de cono-
cer y filosóficamente fueron asociados a la animalidad y lo primitivo. 
Así, se circunscribieron a contextos, grupos y prácticas específicas, por 
ejemplo, al mundo de la vida doméstica, los cuidados y afectos, encar-
nados principalmente por mujeres y niños y, por extensión, a tareas 
sociales que requieren de su uso especializado, como el mundo de la 
cocina, la fabricación y cata de vinos y perfumes.

Frente a esta jerarquía y uso de los sentidos perceptivos que ha cons-
truido la modernidad-colonialidad y su proceso civilizatorio, los estudios 
enmarcados en la antropología de los sentidos nos permiten aproximar-
nos a otros usos y significaciones posibles que, por ejemplo, revalorizan el 
rol de las tactilidades. 

En nuestro caso, retomaremos algunas experiencias surgidas de la 
etnografía con los pueblos originarios tobas-qom. Así, por ejemplo, a 
fines de los años noventa del siglo pasado, nuestros interlocutores tobas 
solían tocar las fotos que les llevábamos impresas, tomadas en trabajos de 
campo anteriores, acariciando la persona-cuerpo allí representada. Si bien 
permitían que les tomáramos fotos, era aún un tema delicado, que siem-
pre debía ser consultado y consensuado, pues, como sucede con muchos 
otros pueblos, tomar una foto podía ser interpretado como tomar el alma 
imagen, o l’ki’ i, de la persona (Wright, 1997). Por otra parte, advertimos 
cómo en las prácticas de caza y recolección, el tacto-olfato-gusto era tan 



 73 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

importante como la vista y el oído, como modos de reconocimiento de las 
diferentes especies (Franco Citro, 2002). Finalmente, estos sentidos tam-
bién han sido clave para la cura chamánica, tanto para el reconocimiento 
del padecimiento en el cuerpo del enfermo, como en el gesto en cual el 
chamán le chupa o succiona (pigok) el mal. Su importancia es tal que 
este gesto define el nombre de los y las chamanes, es decir, los pioGonaq 
y las pioGonaGa, aquellos hombres y mujeres que chupan (Franco Citro, 
2003, 2009; Miller, 1979; Wright, 1997). 

Para aproximarnos a estas prácticas, los invitamos a visualizar el 
video Cuerpos Significantes. Travesías de una etnografía dialéctica 
(https://vimeo.com/12476163), en el que se aprecian dos escenas de 
curación chamánica, que surgieron en el devenir del trabajo de campo. 
En la primera escena (figura 1), Chetolé, una anciana y reconocida pio-
GonaGa de Misión Tacaagle, realiza una curación chamánica, en uno de 
nuestros ojos:

Figura 1. Fotogramas del video Cuerpos significantes: cura chamánica

  

Fuente: Silvia Franco Citro, 2009.

En la segunda escena (figura 2), Esperanza, hija de Chetolé, rea-
liza una danza de contacto sobre todo el cuerpo, vinculada al espíritu 
del tigre-kiyok que se come los males y, probablemente, también posee 
cierto carácter profiláctico para las mujeres.



 74 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Figura 2. Fotogramas del video Cuerpos significantes: danza de contacto

  

Fuente: Silvia Franco Citro, 2009.

En conclusión, consideramos que una etnografía que amplíe su hori-
zonte comprensivo desde una antropología de y desde los sentidos permite 
asumir un tangere de lo diverso en las formas del tocar, oler, mirar, degus-
tar y oír en el sensorium commune de lo humano.

Conversaciones sobre las prácticas docentes

En esta segunda conversación, queremos reflexionar sobre algunas de 
nuestras prácticas docentes en la Universidad de Buenos Aires (Argen-
tina) y la Universidad de Medellín (Colombia), que han puesto de relieve 
el potencial didáctico de esta tactilidad que, como venimos sosteniendo, 
comprendemos como un sensorium commune parlante y diverso. Para 
ello, reseñaremos primero algunas de nuestras propuestas didácticas, y 
posteriormente, examinaremos su despliegue como posible línea de fuga 
de los disciplinamientos impuestos a los cuerpos en los espacios escola-
res, como parte de los procesos de la modernidad-colonialidad.

Provocaciones didácticas desde el sensorium commune parlante
Un acontecimiento sensible que nos ha sorprendido en nuestros talle-
res referidos a situaciones de disciplinamiento de los cuerpos, así como 
de violencia o discriminación y sus posibles modos de transformarlas, es 



 75 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

que los participantes suelen realizar propuestas que recurren a la tactili-
dad y a poner sus cuerpos en con-tacto (tangere). Estos talleres suelen 
comenzar con un primer ejercicio, en el que les pedimos a los estudiantes 
que recuerden alguna situación que hayan experimentado en sus propias 
vidas, en torno al tema que se esté trabajando. Por ejemplo, los discipli-
namientos de sus cuerpos, situaciones de estigmatización, discriminación 
o exclusión en relación con sus adscripciones socioculturales (sexo-ge-
néricas, étnico-raciales, de clase-estratos, religiosas, políticas, etc.) y en 
diferentes ámbitos institucionales e intersubjetivos (en su formación esco-
lar, en sus trabajos, familia, amigos, etc.). 

Esta primera estrategia de rememoración suele combinarse con 
una descripción analítica más detallada de la experiencia vivida que está 
siendo recordada, focalizando, especialmente, en el uso de los cuerpos en 
el tiempo y el espacio, las formas de moverse y vestirse, los «modos somá-
ticos de atención» (Csordas, 2010), entre otras variables. En un segundo 
momento, se invita a que ciertos aspectos sensibles y afectivos de esta 
experiencia rememorada sean materializados o expresados a través de 
medios no solamente verbales, como es el caso de movimientos corpora-
les y gestos, sonoridades, expresiones plásticas, desde donde se forman 
grupos de afinidades o series socioafectivas en torno a sus similitudes 
en tanto presencias como «imagen-síntoma» (Didi-Huberman, 2009). 
Este material, en un tercer momento, da apertura al debate y la discusión 
de experiencias compartidas y los participantes son invitados a imagi-
nar colectivamente cómo podrían transformar esa situación previamente 
trabajada y a ensayar un montaje perfomático y expresión plástica, que 
ponga en escena encarnada algún aspecto de esa heterotopía imaginada 
(Foucault, 2010). 

Estas experiencias, que denominamos «ensayos performáticos del 
imaginar-desear» (Franco Citro y Rodríguez, 2020), permiten la emer-
gencia de acontecimientos somáticos en con-tacto, en aquello que aquí 
planteamos como un tangere de lo diverso. A continuación, algunas fotos 
que evidencian esas modalidades en las puestas en escena en Facultad 
de Ciencias Sociales y Humanas de la Universidad de Medellín en 2019 
(figura 3) y en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Bue-
nos Aires en 2015 (figura 4):



 76 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Figura 3. Talleres sobre las posibilidades de transformación  
de los hábitos escolares (Bourdieu)

 

Fuente: Hilderman Cardona Rodas, 2019.

Figura 4. Taller sobre los disciplinamientos (Foucault) y sus posibles líneas de fuga 
(Deleuze y la noción de cuerpo sin órganos)

Fuente: Silvia Franco Citro, 2015.

Otros de los talleres que nos interesa mencionar, refiere la figura 
corporal del maestro y sus modos de enseñanza en la formación de sub-
jetividad analítica en el aula, en el Diplomado Perspectivas Pedagógicas, 
ofrecido a los profesores de la Universidad de Medellín cada semestre 
desde el 2017. Cuando se aborda el tema «Saber y poder pedagógico en 
las experiencias corporales y sensible del acto del enseñar», se les propone 
trabajar las materialidades afectantes del saber pedagógico que se encar-
nan en las figuras corposensibles del maestro-artesano del saber-sabor, 
es decir, los modos en que la artesanía de su conocimiento es puesta en 



 77 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

acción en el aula. Para ello, se convoca la dimensión creadora expresada 
en la potencialidad de amasar y dar forma a una idea que emerge cuando 
se medita sobre las experiencias y recorridos como maestros. Así, a tra-
vés del con-tacto entre la arcilla y la epidermis existencial de las manos en 
movimiento, se crea una materialidad afectante que propicia la emergen-
cia de memorias y reflexiones sobre estas experiencias vividas. Una acción 
performática que provoca nuevas afectaciones, narrativas, y reflexividades 
sobre la acción pedagógica, las cuales pueden apreciarse en la figura 5:

Figura 5. Saber y poder pedagógico en las experiencias corporales  
y sensible del acto del enseñar

Fuente: Hilderman Cardona Rodas, 2017.

Estas experiencias didácticas nos han llevado a problematizar qué tipo 
de corporalidades se han construido y legitimado en los espacios escola-
res, incluidas nuestras universidades, y cómo estas tactilidades emergen 
como una posible línea de fuga en torno a sus disciplinamientos y violen-
cias. Para ello, proponemos una última discusión que retoma brevemente 
los principales planteos de Foucault y los articula con algunas de las pers-
pectivas críticas en torno a los procesos de la modernidad-colonialidad.



 78 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Del disciplinamiento a las empatías sensibles y la vincularidad 
reciprocitaria en con-tacto
Como es conocido, para Foucault (1995 [1976]), desde el siglo xvii se fue 
gestando una nueva modalidad de relaciones de poder basada ya no en 
el antiguo derecho del soberano de dar muerte y de apropiarse de los bie-
nes, el tiempo y los trabajos, sino más bien en el poder sobre la vida, en la 
administración y normalización de la vida en diferentes campos del saber. 
Una de las primeras modalidades de ese poder se centró en el individuo y 
en su cuerpo, operando a través de las disciplinas que se implementaron 
en las principales instituciones de la sociedad moderna, reorganizando así 
sus prácticas: fábricas, hospitales, ejércitos, cárceles y escuelas (Foucault 
1987, [1975]). La novedad que caracterizó a estas disciplinas y que la dife-
rencia de otras formas anteriores de dominación de los cuerpos, como la 
esclavitud o la domesticidad, es que se trata de un poder infinitesimal o 
microfísico que se ejerce sobre el cuerpo activo, controlando su distri-
bución en espacios cerrados y funcionalmente jerarquizados, pautando 
los modos y los tiempos en que cada parte del cuerpo debe participar en 
la actividad, la organización de los procesos a la manera de una génesis 
evolutiva con exámenes periódicos, y delimitando las formas en que debe 
organizarse una fuerza colectiva.

Por tanto, estas disciplinas producen un efecto paradójico, aumen-
tan las fuerzas del cuerpo, en términos económicos o utilitarios, pues 
producen cuerpos eficaces a los fines de cada institución, pero a la vez 
disminuyen esa misma fuerza en términos políticos, pues también crean 
cuerpos obedientes o cuerpos dóciles, como dirá Foucault (Foucault 
1987). Por eso, para el filósofo francés, mientras las ideologías hegemóni-
cas de la época consolidaban la idea de un individuo autónomo y racional, 
que libremente pactaba su vida política a través del contrato social y de 
sus intercambios económicos en el mercado, las nuevas tecnologías del 
poder, presentes en todos los niveles del cuerpo social y utilizadas por 
instituciones muy diversas, disciplinaban los cuerpos de las masas y ase-
guraban la eficaz reproducción del capital, en el trabajo, o del saber en 
el sistema escolar. Así, la supuesta libertad del pensamiento tenía como 
contrapartida la probada docilidad de los cuerpos.



 79 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

A estas prácticas debemos sumarle el ya mencionado autocontrol de 
las emociones y la invisibilización de cualquier referencia a las necesida-
des fisiológicas de los cuerpos en la vida social, que Elias (1993) analizó en 
el largo proceso de consolidación de las burguesías europeas. Todo ello 
convirtió al autodominio en un rasgo altamente valorado de la personali-
dad cortesana y luego burguesa y en un diacrítico que lo diferenciaría de 
los sectores populares, una antítesis que podría escenificarse en la mode-
rada sonrisa de la Gioconda, en el cuadro de Leonardo da Vinci, frente a 
las carcajadas del carnaval popular, por ejemplo, en algunos cuadros de 
Brueghel o el Bosco.

En suma, desde esta perspectiva genealógica, las instituciones esco-
lares operaron en la modernidad como un espacio social clave no sólo 
para reproducir el dualismo cuerpo-mente sino también para asegurar el 
disciplinamiento de los cuerpos y la regulación de las emociones, reorga-
nizando la antigua tradición escolástica y dotándola así de una renovada 
eficacia: formar cuerpos-personas más útiles a los fines instituciona-
les (aquí, la reproducción de un saber racionalizado), pero a la vez más 
«obedientes (…) en términos políticos», garantizando la disminución de la 
potencia creadora de las corporalidades colectivas, sensibles y en movi-
miento (Foucault, 1987).

Otro aspecto histórico y geopolítico fundamental que debemos tener 
en cuenta es que cuando estas pedagogías disciplinares descritas por 
Foucault fueron trasplantadas a América Latina como parte de los pro-
cesos de modernidad-colonialidad, generaron diversos epistemicidios, 
pues no solo se conquistaron territorios y cuerpos sino también modos 
de saber-hacer. Como han destacado los estudios decoloniales, la expan-
sión colonial convirtió a la racionalidad tecnocientífica moderna en el 
único modelo válido de producción de conocimiento, dejando por fuera 
cualquier otro tipo de ontologías y epistemes generadas en los territorios 
conquistados y colonizados, como son las amerindias, afroamericanas y 
los diversos mestizajes (Dussel, 2000; Mignolo, 2005). 

En estos procesos de conquista y colonización, cuando la vigilancia 
y el disciplinamiento no fueron suficientes, las violencias del castigo cor-
poral y las guerras acecharon a aquellos cuerpos otros que pretendieron 
seguir resistiendo, además de la socialización de agentes patógenos que 



 80 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

diezmaron a la población conquistada.15 He aquí otras de las articulacio-
nes políticas fundamentales de estos procesos en los cuales la colonialidad 
del poder se ha ido articulando con biopolíticas etnoracionales (Cardona 
Rodas, 2017b), disciplinamientos y violencias inscritos en los cuerpos.

En este sentido, pensamos que cuando el cuerpo es considerado la 
mayor parte del tiempo como una cosa (pues es escindido del verdadero 
ser situado en la razón) y se lo ha insensibilizado (obturando su capacidad 
sensible y afectiva a través del ejercicio continuado de las rutinas discipli-
nares y la autorregulación emocional), las personas se transforman más 
fácilmente en un territorio fértil para el ejercicio de diversos disciplinamien-
tos y violencias. Las violencias que el racismo de unos ha ejercido sobre 
los cuerpos esclavizados y colonizados de otros, pero también las violen-
cias de clase sobre los cuerpos de los trabajadores a menudo apeló a esta 
ideología dualista e insensible ante el dolor del otro: aquellos que se auto 
percibían como superiores en razón justificaban su derecho a explotar los 
cuerpos de otros cuya razón consideraban inferior o poco desarrollada, 
en favor de sus ganancias pero también del pretendido desarrollo de la 
sociedad, pues, bajo su guía racional, esos cuerpos podrían volverse úti-
les como una rentable fuerza de trabajo o mano de obra. Fuerzas, manos 
y brazos que eran así alienados del ser, encarnando esos cuerpo-máquina 
útiles en el contexto de la modernidad mecanicista que Foucault descri-
bió. Por tanto, aquellos sujetos con cuerpos escindidos, insensibilizados y 
autodominados que han intentado formar las instituciones guiadas por el 
patrón de la modernidad-colonialidad, poseen el potencial siempre latente 

15	 Los seres humanos hemos vivido a lo largo de su historia la amenaza constante de millares de 
especies patógenas y parásitos. Es así como en noviembre de 1492, los marineros Rodrigo de 
Xerez y Luis de Torres se adentraron en la isla de Cuba con el objeto de contactar a los súbdi-
tos del emperador de China Hong-Zi, según lo había previsto Cristóbal Colón. Después de dos 
días de recorrido se encontraron con un gran poblado de unas cincuenta chozas de madera con 
techos de hoja de palma. Los indígenas recibieron a los españoles vestidos con extraños ropajes 
y barbas largas pensando que venían del “cielo”. Fueron convidados por el cacique a inhalar el 
humo de una pipa de tabaco, lo cual le fascinó a Rodrigo de Xerez para el resto de su vida. Des-
pués fueron agasajados con una rica comida e intercambiaron regalos. Tal encuentro junto con 
todos los que se dieron en la etapa de conquista desencadenó un proceso epidemiológico, toda 
una patocenosis en términos de Mirko Grmek (1963, 1969), que derivó a que la inmensa mayo-
ría de la población del continente americano fuera exterminada por los agentes patógenos que 
no existían en este territorio. Los españoles trajeron piojos, pulgas, ratas, cucarachas, además 
de enfermedades infectocontagiosas como la viruela, el sarampión, la tos ferina, la difteria, la 
peste, la lepra, la tuberculosis, la fiebre amarilla, entre muchas otras. La violencia, el asesinato 
y la enfermedad se conjugaron como un trípode fundamental en la matriz modernidad-colonia-
lidad en la conquista de América (Crosby, 1999; Todorov 1999).



 81 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

de convertirse en armas-máquinas de guerra, dotadas de una peligrosa 
y cruel eficacia, en favor de algún pretendido poder que busca impo-
nerse por la fuerza. Los cuerpos asesinados, mutilados o especialmente 
en el caso de las mujeres, sus cuerpos violados, serían la evidencia, para 
Segato (2018), de lo que caracteriza como una pedagogía de la crueldad 
que persiste en las múltiples guerras del mundo contemporáneo. 

Para Segato (2018), y mucho antes también para la escuela de 
Fráncfort, estas pedagogías se basarían en aquellas operaciones que 
«transmutan lo vivo y su vitalidad en cosas» (p. 13), especialmente cosifi-
cando el cuerpo del otro. Cabe aclarar que, en relación con la crueldad y 
la violencia, existe toda otra tradición de pensamiento que se remonta a 
Nietzsche, Artaud, Bataille y los denominados poetas malditos, en la cual 
se entiende y a veces también se práctica la crueldad (e incluso cierta 
cosificación consensuada de los cuerpos), en términos que exceden esta 
lógica binaria del placer y el dolor como éticas del bien y el mal, y que se 
acercan a aquel espacio más ambiguo del goce.16 

Si bien esta otra conceptualización excede el espacio de estas reflexio-
nes, nos ha llevado a precisar esa definición inicial de las pedagogías de 
la crueldad como mera cosificación, pues sería más bien una cosifica-
ción no consensuada y displacentera a la que nos referimos. Otro aspecto 
que nos interesa retomar del planteo de Segato, es que el rol de esas vio-
lencias sobre los cuerpos no reside solo en enseñar el propio poder ante 
el enemigo, para así amedrentarlo, sino también en exhibirlo frente a los 
propios pares para reivindicarse ante ellos y gozar así de los privilegios de 
pertenencia a esa jerarquía. Retomando a Foucault, diríamos que retorna 
así parte de aquel viejo paradigma del poder: el derecho del soberano de 
dar muerte, el poder de la sangre, pero expresado ahora no solo en estas 
jerarquías de reyes y súbditos, sino también entre aquellos que, a pesar 
de compartir, por ejemplo, una condición común de clase, se constituyen 
como enemigos en una guerra, sea política, étnica, sexual, religiosa. En 

16	 Siguiendo a Mèlich (2014), entendemos que no hay moral sin lógica y no hay moral sin cruel-
dad. En efecto, si la moral ordena y establece un sistema, entonces actúa por la fuerza, actúa 
por el “ordeno y mando”, no forzosamente violento, pero sí efectivo, que dibujan los tra-
zos innegociables de la buena vida. Y aquel que quede fuera de los mismos, o es una ano-
malía, que como diría Foucault es un elemento que sirve para explicar el propio sistema (el 
sano requiere del enfermo para sentirse sano, pero lo necesita fuera de su cotidianidad). 
Incluso puede que en caso extremo sea un elemento por eliminar por constituir el insoporta-
ble reverso a la “buena moral”.



 82 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

este paradigma del derecho de dar muerte, los cuerpos no eran valorados 
tanto por su eficacia productiva, sino más bien por su capacidad de pro-
ducir signos: el cuerpo del enemigo es entonces el territorio donde dejar 
las inscripciones-huellas-signos de aquel que ejerce allí su poder sobe-
rano. Estas prácticas de la violencia parecen abrir así una brecha en el 
supuesto cuerpo moderno, disciplinado e insensibilizado, pues evidencian 
también la emergencia de afectaciones intensas, en lo que Cardona Rodas 
(2017a) caracteriza, siguiendo a Adorno, como una «dialéctica negativa en 
un juego de posiciones difusas entre víctima y verdugo, donde un anta-
gonismo irresoluto le da sustrato social a la figura del bien y el mal…» 
(p. 107). En estos casos, es como si los supuestos cuerpos-máquina dis-
ciplinados se desajustaran y dejasen aflorar las potencias de un goce de 
efervescencias sádicas en aquel que ha devenido victimario o verdugo de 
un otro ya deshumanizado (Cardona Rodas, 2017a, p. 111).

En suma, los procesos de violencia sobre los cuerpos, que implican 
vínculos no plenamente consensuados de cosificación, van desde aque-
llas modalidades más sutiles de disciplinamiento y anestesiamiento de las 
capacidades sensibles y afectivas de los cuerpos (que se construyen en 
muchas de las instituciones de la modernidad-colonialidad, incluidas las 
académicas y pedagógicas), hasta aquellas modalidades más explícitas 
como son los cuerpos violentados de aquellos que son estigmatizados, 
excluidos o incluso animalizados. Así, retomando a Segato (2018), nos 
interesa destacar el rol de la vincularidad, como contrapedagogía capaz 
de oponerse a esas cosificaciones no consensuadas. 

No obstante, consideramos que es fundamental poder problematizar 
los medios a través de los cuales intentamos propiciar estas vincularidades. 
Así nos interesa retomar la noción de los intercambios reciprocitarios,17 
destacando cómo estos también implican la circulación por las inevita-
bles posiciones de poder involucradas en todo vínculo social y, en este 
caso, educativo. De lo que se trata entonces es de habilitar la emergen-
cia y experimentar con otras micropolíticas posibles, como líneas de fuga 
de los modos disciplinarios y jerárquicos legitimados en los procesos de 
modernidad-colonialidad. Asimismo, sostenemos que esa vincularidad no 

17	 Retomamos los principios reciprocitarios que han organizado buena parte de las sociedades 
no occidentales, como Mauss (2009) y otros han destacado, como un posible horizonte ins-
pirador de otras modalidades micropolíticas alternativas a las propuestas por el capitalismo y 
sus biopolíticas. 



 83 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

debería restringirse solo al ámbito de lo discursivo, «al pensar en conver-
sación» (Segato, 2018), pues cuando en los espacios institucionales se 
habilitan otras corporalidades posibles, la piel y el contacto entre los cuer-
pos y entre estos y las materialidades afectantes provocadoras, emergen 
como una potente vía para encarnar esa vincularidad reciprocitaria. 

Por tanto, es necesario generar contrapedagogías alternativas que 
propicien no solo los diálogos y el pensar en conversación, sino también 
las empatías sensibles-afectivas a través de los cuerpos, incluyendo la tan 
socialmente negada y reprimida potencia de la piel, como epidermis exis-
tencial que habilita un sensorium commune. Así, los estudiantes suelen 
mencionar cómo estas metodologías permiten la circulación de diferen-
tes afectaciones sensibles y emociones, creando lazos corporeflexivos. Tal 
es lo que se aprecia en los siguientes testimonios expresados por los y las 
estudiantes, luego de participar en las prácticas didácticas antes descritas: 

Las aulas deben ser espacios resignificados, no solo como los luga-
res donde se transmite, genera, comparte, construye o se aborda el 
conocimiento, sino como la oportunidad de develar otros elementos 
sensoriales y sentimentales que poseen los sujetos que habitan esos 
espacios, pues dichos elementos le permitirán al estudiante fortalecer 
sus procesos cognitivos y emocionales desde actividades pedagógicas 
que involucran cada aspecto que lo configura como individuo en pro-
ceso de formación. (maestro, estudiante del Diplomado Perspectivas 
Pedagógicas, Universidad de Medellín, Colombia)

Esa fue la última materia de mi carrera y creo la que más me interesó 
con respecto a la temática y como propuesta pedagógica y humana, 
me ayudó a entender cómo se puede conjugar en la práctica, cuerpo y 
pensamiento filosófico, tensión que siempre quise enfrentar y proble-
matizar (...) En fin, permitió que se creen vínculos entre nosotros en 
muy poco tiempo, y creo que eso lo debemos al espacio y la metodo-
logía distinta que idearon para la materia. Más cuerpo, más empatía y 
simpatía, ¡mágicamente! Espero que esta propuesta tan valiosa de ofre-
cer un aprendizaje realmente distinto, en donde el cuerpo no sea solo 
“un resto”, ¡pueda ampliarse en los años que vienen y cambiar el espa-
cio académico! (estudiante francesa de intercambio, carrera de Artes, 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires, correo 
electronico a las docentes)

Para concluir, agregaríamos que esa magia que la estudiante francesa 
percibe en la articulación entre «más cuerpo, más empatía y simpatía» y la 



 84 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

necesidad de propiciar espacios sensibles para el aprendizaje según mani-
fiesta el maestro de la Universidad de Medellín, es la eficacia performativa 
que emerge de estas metodologías que recuperan la potencia del senso-
rium comune, para desplegar una reciprocidad afectante y coconstruir así 
una pedagogía de la vincularidad en los espacios de la educación.

Conclusiones. Palabras finales hacia nuevas aperturas

La primera conversación nos permitió profundizar en la comprensión 
de la piel como epidermis existencial (Cardona Rodas) mediadora de los 
vínculos con el mundo, en el marco de una ontología relacional encar-
nada que entendemos como un universal situado (Castro-Gómez), en 
tanto variaciones culturales de experiencias corporales compartidas 
(Franco Citro). Asimismo, fuimos expandiendo la noción de tactilidad, 
para abordarla en su entrelazamiento con lo gustativo, lo olfativo y lo 
visual, a partir de las nociones más amplias de carne con el mundo 
(Merleau-Ponty), lo háptico (Deleuze) y el sensorium commune (Serres). 
Finalmente, describimos los movimientos de apertura y cierre de esta 
epidermis existencial, que gravita entre las fuerzas del placer y displacer 
ligadas al eros, tánatos y gnosis encarnados. 

En la segunda conversación, mostramos cómo nuestro trabajo 
docente en las universidades ha intentado crear otros espacios pedagógi-
cos en donde emerjan acontecimientos sensibles que hasta hoy resultan 
poco habituales en la academia, a la manera de una heterotopía ima-
ginada. Así reflexionamos sobre cómo en nuestras clases, a partir del 
interjuego de tocar y ser tocado, ver y ser visto, hablar y ser hablado en la 
tactilidad de la provocación estética, emerge aquella ontología relacional 
encarnada como un modo de afección micropolítica reciprocitaria para 
vivenciar nuestras corporalidades en el rizoma intersubjetivo. 

Finalmente, queremos agregar que este escrito representa solo una 
vivencia más en nuestros pasos por una senda que no intenta tanto un 
lugar de llegada o un destino de quietud, sino más bien vivencias en 
memoria para interrogarnos, desde nuevos horizontes que conjugan lec-
turas, escrituras y experiencias en los campos de la filosofía, la historia, la 
etnografía y la pedagogía. Así, buscamos hacer del diálogo investigativo y 
docente, un encuentro con el otro para conversar, también para escuchar 



 85 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

y escucharse en ese tiempo del lenguaje, que es el de la contemporanei-
dad de los hombres y mujeres, pero también el de sus memorias y el de 
sus deseos y proyecciones. Seguiremos, entonces, intentando dar nuevos 
pasos en ese intenso y comprometedor camino que es el conocimiento, 
entendiéndolo como una apertura a las múltiples perspectivas sensibles y 
reflexivas del ser. 

Para concluir, la figura 6 muestra una fotografía de Nora Margarita 
Vargas, maestra de la Universidad de Medellín, en la que proyecta las tex-
turas de la carne en aquella figurabilidad de devenires intersubjetivos de 
la piel-cuerpo-subjetividad, plegamientos correlativos entre el adentro y 
afuera que se multiplican como en un juego de espejos con sí mismo y 
con los otros, en los rostros de las mediaciones de una ontología relacio-
nal encarnada.

Figura 6. Texturas de la carne en el rostro de los órganos

Fuente: Nora Margarita Vargas, 2016.



 86 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Referencias 
Aristóteles. (2018). Obra biológica. De partibus anmalium. De motu anima-

lium. De incessu animalium. KRK Ediciones.

Bartra, R. (2014). Antropología del cerebro. Conciencia, cultura y libre albe-
drío. FCE.

Bataille, G. (2008). La conjugación sagrada. Ensayos 1929-1939. Adriana 
Hidalgo Editora. 

Berger, J. (2017). Modos de ver. Editorial Gustavo Gili.

Cardona Rodas, H. (2011). La experiencia clínica colombiana ante lo monstruoso 
y lo deforme. Relaciones, 32(126), 171-202. http://www.scielo.org.mx/pdf/
rz/v32n126/v32n126a7.pdf 

Cardona Rodas, H. (2012). Experiencias desnudas del orden. Cuerpos mons-
truosos y deformes. Universidad de Medellín. 

Cardona Rodas, H. (2016). Iconografías médicas. Dermatología clínica en 
Colombia y España durante la segunda mitad del siglo XIX [tesis doc-
toral, Universitat Rovira i Virgili]. https://www.tdx.cat/handle/10803/399229 

Cardona Rodas, H. (2017a). Testimonios visuales de la violencia: el cuerpo dese-
cho. En J. L. Ramírez Torres; H. Cardona Rodas (coordinadores). Narrativas 
corporales de la violencia y estéticas del dolor (pp. 105-132). Universidad 
de Medellín; La Cifra Editorial.

Cardona Rodas, H. (2017b). Colonialidad de poder y biopolíticas etnoraciales. Bole-
tim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 12(2), 571-594. 
http://www.scielo.br/pdf/bgoeldi/v12n2/1981-8122-bgoeldi-12-2-0571.pdf 

Cardona Rodas, H. (2017c). El cuerpo como territorio de afirmación política en 
el dispositivo fotográfico. En N. A. Cabra Ayala; C. Aschner Restrepo (edi-
tores), Saberes nómadas. Derivas del pensamiento propio (pp. 279-294). 
Universidad Central. 

Cardona Rodas, H. (2019a). Cuerpo-piel-lenguaje. La sífilis en el campo de enun-
ciación de la dermatología clínica. Secuencia, 104, 1-30. http://www.scielo.
org.mx/pdf/secu/n104/2395-8464-secu-104-e1608.pdf 

Cardona Rodas, H. (2019b). Discursos y recorridos en la corporalidad del tiem-
po-espacio. Revista de Filosofía Aurora, 31(53), 619-638. https://periodicos.
pucpr.br/index.php/aurora/article/view/24541/23595 

Cardona Rodas, H. (2020a). La enfermedad como signo y las formas simbólicas 
del cuero enfermo en el horizonte de comprensión de la dermatología 



 87 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

decimonónica. Saúde e Sociedade, 29(2), 1-15. https://www.scielosp.org/
pdf/sausoc/2020.v29n2/e180294/es 

Cardona Rodas, H. (2020b). Chivo expiatorio, intercambio sacrificial, violencia 
y corporalidad. Sociología, problemas e práticas, 92, 37-92. http://www.
scielo.mec.pt/pdf/spp/n92/n92a02.pdf

Castro-Gómez, S. (2017) ¿Qué hacer con los universalismos occidentales? En N. 
A. Cabra Ayala; C. Aschner Restrepo (editores). Saberes nómadas. Derivas 
del pensamiento propio (pp. 127-148). Universidad Central. 

Crosby, A. (1999). Imperialismo ecológico: la expansión biológica de Europa, 
900-1900. Crítica.

Csordas, T. (2010) Modos somáticos de atención. En S. Franco Citro, Cuerpos 
plurales. Antropología de y desde los cuerpos (pp. 83-104). Biblos Culturalia.

Dagognet, F. (1993). La peau découverte. Synthélabo. 

Deleuze, G. (1989). El pliegue. Leibniz y el Barroco. Paidós. 

Deleuze, G. (2009). Francis Bacon. Lógica de la sensación. Arena Libros.

Didi-Huberman, G. (2005) Venus rajada. Desnudez, sueño, crueldad. Edito-
rial Losada.

Didi-Huberman, G. (2009). La imagen superviviente. Historia del arte y tiempo 
de los fantasmas según Aby Warburg. Abada Editores.

Dussel, E. (2000). Europa, modernidad y eurocentrismo. En E. Lander (com-
pilador), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas (pp. 41-53). Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales.

Elías, N. (1993[1939]). El proceso de civilización. FCE.

Foucault, M. (1987[1975]). Vigilar y castigar. Siglo XXI.

Foucault, M. (1995[1976]). Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. 
Siglo XXI.

Foucault, M. (2010). El cuerpo utópico. Las heterotopías. Nueva Visión. 

Franco Citro, S. (1997). Cuerpos festivo-rituales: un abordaje desde el rock 
[tesis de licenciatura, Universidad de Buenos Aires]. 

Franco Citro, S. (2000a). El análisis del cuerpo en contextos festivo-rituales: el 
caso del pogo. Cuadernos de Antropología Social, 12, 225-242.

Franco Citro, S. (2000b). El cuerpo de las creencias. Suplemento Antropológico, 
35(2), 189-242.



 88 

Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Franco Citro, S. (2002). De las representaciones a las prácticas: la corporalidad 
en la vida cotidiana. Acta Americana. Revista de la Sociedad Sueca de 
Americanistas, 10(1), 93-112. 

Franco Citro, S. (2003). Cuerpos significantes. Una etnografía dialéctica con los 
toba takshik [tesis doctoral, Universidad de Buenos Aires].

Franco Citro, S. (2009). Cuerpos significantes. Travesías de una etnografía dia-
léctica. Editorial Biblos.

Franco Citro, S. (2014) Hacia una perspectiva interdisciplinaria sobre la eficacia 
ritual: corporalidad, emoción y goce. En A. P. Oro y M. Tadvald (organi-
zadores), Circuitos religiosos: pluralismo e interculturalidad=Circuitos 
religiosos: pluralismo e interculturalidad (pp. 141-168). Cirkula. 

Franco Citro, S. (2018) Desplazamientos y transmutaciones en el Chaco argen-
tino: entre la antropología, el arte y el ritual. En M. Giordano (coordinador), 
De lo visual a lo afectivo. Prácticas artísticas y científicas en torno a 
visualidades, desplazamientos y artefactos (pp. 21-49). Biblos.

Franco Citro, S.; Rodríguez, M. (2020). Materialidades afectantes, memorias 
reflexivas y ensayos performáticos. Movilización de saberes encarnados 
en la universidad. Revista Ciencias Sociales y Educación, 9(17), 23-56. 
https://doi.org/10.22395/csye.v9n17a2 

Grmek M. (1963). Geographie medicale et histoire des civilisations. Annales, 
18(6), 1071-1097.

Grmek M. (1969). Preliminaires d’une etude historique des maladies. Annales, 
24(6), 1473-1601.

Hall, E. (2003[1966]). La dimensión oculta. Siglo XXI. 

Howes, D. (editor). (1991). The Varieties of Sensory Experience. University of 
Toronto Press. 

Le Breton, D. (2005). Cuerpo sensible. Ediciones Metales Pesados.

Le Breton, D. (1999). Las pasiones ordinarias. Antropología de las emociones. 
Nueva Visión.

Mauss, M. (2009) Ensayo sobre el don. Forma y función del intercambio en las 
sociedades arcaicas. Katz. 

Mèlich, J.-C. (2014). Lógica de la crueldad. Herder

Merleau-Ponty, M. (1986[1964]). El ojo y el espíritu. Paidós.

Merleau-Ponty, M. (1993[1945]). Fenomenología de la percepción. Planeta.

Merleau-Ponty, M. (2010[1964]). Lo visible y lo invisible. Nueva Visión.



 89 

Hacia una ontología relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Mignolo, W. (2003). Historias locales/diseños globales: colonialidad, conoci-
mientos subalternos y pensamiento fronterizo. Akal.

Miller, E. (1979). Armonía y disonancia en una sociedad. Los Tobas argentinos. 
Siglo XXI.

Nietzsche, F. (2011[1887]). La genealogía de la moral. Editorial Gredos. 

Picard, D. (1986). Del código al deseo. Paidós.

Segato, R. (2018). Contrapedagogias de la crueldad. Prometeo.

Sennett, R. (2007). Carne y piedra, El cuerpo y la ciudad en la civilización occi-
dental. Alianza Editorial.

Serres, M. (2002). Los cinco sentidos. Ciencia, poesía y filosofía del cuerpo. 
Taurus. 

Todorov, T. (1998). La conquista de América. El problema del otro. Siglo XXI.

Wright, P. (1997), Being-in-the-dream. Postcolonial Explorations in Toba Ontology 
[Ph. D. dissertation, Temple University].


