


Cuerpos contemporaneos,
subjetividad y emociones

Margarita Maria Uribe-Viveros
(compiladora)

MIOX afi
YYWoX afios

%‘%% Fondo Editorial
N Institucion Universitaria de Envigado



Cuerpos contemporaneos, subjetividad y emociones / compiladora Margarita Maria
Uribe-Viveros — Envigado: Institucién Universitaria de Envigado, 2023.

222 péginas — (Coleccion Cientifica)
Cuerpo humano - 2. Emociones — 3. Mente y cuerpo

152.4 (SCDD-ed. 22)

Cuerpos contemporaneos, subjetividad y emociones
© Institucion Universitaria de Envigado, (IUE)

Coleccién cientifica
Edicién: -------
Publicacién electrénica: -----

Rectora
Blanca Libia Echeverri Londono

Director de Publicaciones
Jorge Hernando Restrepo Quirés

Coordinadora de Publicaciones
Lina Marcela Patifno Olarte

Asistente editorial
Nube Usuga Cifuentes

Correccion de texto
Erika Tatiana Agudelo

Diseno y Diagramacion
Leonardo Sanchez Perea

Editado en Institucién Universitaria de Envigado
Fondo Editorial IUE

publicaciones@iue.edu.co

Institucién Universitaria de Envigado

Carrera 27 B # 39 A Sur 57 - Envigado Colombia
www.iue.edu.co

Tel: (+4) 604 339 10 10 ext. 1524

Impreso en Colombia — Printed in Colombia

Los autores son moral y legalmente responsables de la informacién expresada en este libro, asi como del respeto a
los derechos de autor. Por lo tanto, no comprometen en ningn sentido a la Institucién Universitaria de Envigado.

Prohibida la reproduccién total o parcial del libro, en cualquier medio o para cualquier propésito, sin la autoriza-

cion escrita del autor(es) o del Fondo Editorial IUE.

Esta obra esté bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento -No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0 Internacional. Mas

informacién: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



Contenido

Presentacion. Fragmentacion y contemporaneidad: el cuerpo en explosion

Capitulo 1. La travesia por los signos-afecto con Gilles Deleuze
Olga del Pilar Lépez
Introduccién. La méquina de guerra del pensamiento
Metamorfosis espinozistas
Reinvencion de los signos-afectos de Spinoza: el paso de una ética a una etologia
Conclusiones

Referencias

Capitulo 2. Farmacologia, organologia y sintomatologia en el pensamiento
tecno-légico de Bernard Stiegler

Paolo Vignola

Introduccién

Tecno-légicas: farmacologia y gramatizacién
La salud y la enfermedad de las individuaciones
Sintomato-légicas

Conclusiones

Referencias

Capitulo 3. Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis
existencial de las tactilidades

Silvia Franco Citro y Hilderman Cardona Rodas
Introduccién. El cuerpo en las afecciones de la tactilidad
Conversaciones sobre la corporalidad en su tactilidad parlante

Hacia una ontologia relacional encarnada en las tactilidades
de un sensorium commune

La epidermis existencial en el devenir del placer-displacer

Piel y sensibilidad en con-tacto: el tangere de lo diverso

16
20
27
33
34

35
36
40
48
52
53

55
58

59
64
69



Conversaciones sobre las practicas docentes
Provocaciones didacticas desde el sensorium commune parlante

Del disciplinamiento a las empatias sensibles y la vincularidad reciprocitaria
en con-tacto

Conclusiones. Palabras finales hacia nuevas aperturas

Referencias

Capitulo 4. Crisis de la vision: el giro afectivo en los estudios de cine
Katarzyna Paszkiewicz
Introduccién
Ojos abatidos en la teoria filmica
Més alla de la mirada
Strange Days: pensar desde el cuerpo

Referencias

Capitulo 5. Cuerpo y habitus: la emergencia social y cultural de las emociones
Alvaro Ramirez-Botero y David Alberto Londorio-Vdsquez
Introduccién
El cuerpo en las ciencias sociales
Cuerpo y habitus
De la estética al habitus
Conclusiones

Referencias

Capitulo 6. Cuerpo y emocion. La narrativa del cuerpo en las ciencias sociales
Margarita Uribe-Viveros
Introduccién
El giro afectivo: cuerpo melodramético y emocioén
Conclusiones

Referencias

74
74

78
84
86

90
93
95
99
108

110
111
115
118
121
122

126
129
138
138



Capitulo 7. Acontecimientos corporales

Fredy Ricardo Moreno Chia

Introduccién 141
Aproximacién a la nocién de acontecimiento 141
Acontecimientos corporales 142
Las causas atribuidas a estos accidentes 145
Acontecimientos corporales dudosos 150
Una puntualizacién metodolégica 151
Las Memorias de Schreber: ¢un acontecimiento? 153
Las Memorias como tratado teolégico 155
Conclusiones 161
Referencias 162

Capitulo 8. ¢Puede un cadaver ser considerado como algo bello?

Luis Fernando Vélez

Introduccién 164
Belleza y maldad 164
El gesto de Zoran Music 167
Conclusiones 171
Referencias 172

Capitulo 9. Concienciando las relaciones entre cuerpo, tatuaje
y colonialidad/poscolonialidad

César Augusto Jaramillo Jaramillo

Introduccién 173
Lo colonial y lo decolonial 174
Las relaciones entre: cuerpo, tatuaje y colonialidad/poscolonialidad 178

Referencias 184



Capitulo 10. Hacer(se) danza urbana. Experiencia performatica
de subjetivacion y formacion

Julia Castro-Carvajal y Diana Palacio Vdsquez

Introduccion 186
Trayectorias de una inquietud 187
Saber(se) desde un cuerpo 191
Movimientos metodolégicos 193
Experiencia performética de (trans)formacién 196
Voluntad de hacer y estar 196
De-formacién 201
Devenir bailarin 204
Acciones educadoras performaticas 207
Oscilar 208

Fluir 208

Caer 209
Deslizar 210

Trazar 210
Conclusién o el llamado de Terpsicore 211
Referencias 212
Conclusiones. El pensamiento en accién 216

Margarita Uribe-Viveros

Sobre los autores
Autora compiladora 218

Autores compilados 218



Capitulo 3. Hacia una ontologia relacional
encarnada en la epidermis existencial de las
tactilidades

Silvia Franco Citro
Hilderman Cardona Rodas

Introduccion. El cuerpo en las afecciones de la tactilidad

Estas reflexiones surgen del ejercicio de un percibir-pensar-escribir en
conversacion sobre una tematica que nos apasiona y a la que hemos
dedicado nuestras investigaciones desde hace mas de veinte afos: la
pregunta por la corporeidad, entendida en el marco de una ontologia
relacional encarnada, en la que se despliegan la multiplicidad de poten-
cias que sustentan la vida. A partir de esta inquietud compartida, nos
proponemos dialogar aqui més especificamente sobre la piel y sus tac-
tilidades, extendiéndola a los vinculos con los diferentes sentidos, asi
como a sus efectos de superficie, en tanto acontecimiento incorporal de
afectacién en el acto de lenguajear.

En la primera parte, expondremos las argumentaciones méas genera-
les que nos llevaron a plantear nuestra hipétesis en torno a la comprension
de la piel como epidermis existencial de esta ontologia relacional de
la carne que, en su devenir como sensorium commune parlante, es
atravesada por los movimientos de apertura y cierre suscitados por las
complejas potencias vitales del placer y el displacer. Como veremos, las
discusiones que sustentan esta hipétesis se basan, principalmente, en
la puesta en didlogo de las investigaciones de nuestras tesis doctorales
antropoldgicas; por tanto, la fundamentacién empirica més detallada de
algunas de estas argumentaciones se halla en las publicaciones previas de
dichos trabajos (Cardona Rodas, 2016; Franco Citro, 2003, 2009). Asi, nos
arriesgamos a un didlogo mas amplio y general que tomaré cuerpo como

55



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

56

un ensayo tedrico-conceptual, pero que, a la vez, se cimienta y articula
con estas investigaciones empiricas anteriores que iremos referenciando
a lo largo del texto.

En la segunda parte, reflexionaremos sobre un acontecimiento sensi-
ble reiterado en nuestras practicas docentes universitarias en las ciencias
sociales y humanidades, tanto en Argentina como en Colombia, y que
captd nuestra atencién. Al proponer talleres performéticos sobre proble-
maticas ligadas a las violencias y los disciplinamientos sobre los cuerpos
y los modos de resistirlos y transformarlos, los estudiantes suelen crear
practicas que priorizan el contacto entre sus cuerpos y de estos con las
materialidades afectantes del mundo. Cabe aclarar, también, que estas
indagaciones son parte de dos proyectos colectivos de investigacion
pedagdgica més amplios, que compartimos con colegas de nuestras
respectivas universidades, y de los cuales solo retomaremos aqui estas
experiencias en torno al contacto corporal.’®

Para comprender entonces las inquietudes que motivaron este amplio
y variado ejercicio de conversacién, es necesario situar brevemente las
trayectorias investigativas y docentes que lo han inspirado. Hilderman Car-
dona Rodas ha desplegado su investigacién-escritura sobre todo desde lo
que sintetizariamos como la historia cultural de las (re)presentaciones de
las diversas corporalidades del dolor, a partir del dispositivo de la imagen.
Ha analizado asi la construccién de determinadas enfermedades como
campo de inmanencia de lo monstruoso estigmatizado en los discur-
sos de la medicina occidental (Cardona, 2009, 2011, 2012), y, como una
de sus derivas actuales, las enfermedades de la piel, pensando el cuerpo
como una superficie de acontecimientos incorporales (Cardona, 2019a,
2020a). Posteriormente, ha trabajado sobre las imagenes fotogréficas de
la violencia en su pais, Colombia, como expresiones estéticas e imége-
nes-sintoma de la crueldad y de rituales de sacrificio a partir de la nocién
del chivo expiatorio (Cardona, 2019b, 2020b).

10 Nos referimos, por un lado, al proyecto UBACYT 2017-2020, 20020160100089BA «Aportes
metodolégicos de la performance-investigacién a los estudios socio-antropolégicos sobre los
cuerpos», coordinado por Silvia Citro, en la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de
Buenos Aires, Argentina; y, por otro, al proyecto «Educar en tiempos de convivencia: de las cor-
porealidades en el aula», coordinado por Julia Castro, Hilderman Cardona Rodas y Eldiberto
Hernandez, 2019-2021, Universidad de Antioquia, Universidad de Medellin y Universidad San
Buenaventura, Medellin, Colombia.



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Silvia Franco Citro ha desplegado su investigacién-escritura principal-
mente desde lo que sintetizarifamos como la etnografia de las experiencias
de las diversas corporalidades del placer, a través de la musica y las dan-
zas. Inicialmente, analizé la préactica del pogo y las performances en los
recitales de rock en Buenos Aires a fines de la década de 1990, como
modo de resistencia cultural al neoliberalismo imperante en esa época
(Citro, 1997, 2000a). Posteriormente, indagé en las danzas rituales de los
pueblos originarios del Chaco argentino, como experiencias de gozo y
sanacion (Citro, 2000b, 2003, 2009), y, mas recientemente, en su propia
experiencia en la danza y la performance intercultural (Citro, 2018), com-
prendiendo al cuerpo como carne con el mundo vy, a la vez, potencia de
transformacién intersubjetiva.

A pesar de estas divergencias en nuestros temas de estudio, asi como
en nuestros paises de origen, convergemos en tres cuestiones que han
motivado este percibir-pensar-escribir en conversacién. Una de ellas, es
que nuestros estudios histérico-antropolégicos, que desplegaron pregun-
tas por la carne y el acontecimiento incorporal en contextos histéricos,
socioculturales y geogréficos especificos, han estado también en un
didlogo constante y rizomético con la filosofia y, de ese modo, nos condu-
jeron a preguntas, debates y turbulencias existenciales méas generales en
torno a las posibles experiencias corposensibles compartidas. De ahi que
este ensayo heterodoxo se mueva entre referencias empiricas mas especi-
ficas y reflexiones filoséficas més generales.

Otra de nuestras convergencias es que compartimos una aproxima-
cién tedrico-metodolégica interdisciplinar sobre las corporalidades, que
recurre a la fenomenologia existencial, en tanto filosofia corporal de la
vida que permite captar las intensidades de los acontecimientos sensi-
bles y, al mismo tiempo, proyecta una sospecha genealdgica y situada
como via interpretativa para rastrear las poderosas y persistentes huellas
e inscripturas en la carne deseante y sufriente de la condicién humana.
Se trata aqui de movimientos complementarios, en una dialéctica moévil y
abierta, que cada uno ha conducido a arlequinescos espacios de reflexi-
vidad encarnada.

Finalmente, una tercera convergencia, es que nuestra practica docente
universitaria ha intentado ampliar las estrategias didacticas en sus modali-
dades de enunciacién corporeal, apelando a las performances y al trabajo

57



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

58

con diversas materialidades afectantes (Citro y Rodriguez, 2020), como
modos de provocar una reflexividad multisensorial en nuestros estudiantes.
Asi, recurrimos no solo a los lenguajes analitico-reflexivos, sino también a
los actos poiéticos, a través del interjuego entre palabras, gestualidades y
movimientos corporales, sonoridades, visualidades y otras materialidades,
como objetos estéticos, rituales y cotidianos que son llevados a habitar
nuestras aulas, convocando al cuerpo en su potencialidad performativa.

En resumen, partimos de diversas experiencias sobre la corporalidad
que se proponen dialogar desde una légica de la diferencia en conso-
nancias reciprocitarias. Intentamos desplegar asi una fabula en comin
sobre el acto de escribir: como una labranza del si mismo y de los otros,
expresada en la p4gina encantada, donde el cuerpo se hace escena en
la multiplicidad de los acontecimientos sensibles aqui abordados: danza,
enfermedad, placer, estupor, aprendizajes, de lo que hemos buscado y
ensayado como una peculiar tactilidad dialégica.

Conversaciones sobre la corporalidad en su tactilidad parlante

Como ya adelantamos, una de las preguntas que motivd esta conver-
saciéon refiere a cémo el placer y displacer, en tanto acontecimientos
sensibles, se inscriben sensoperceptiva y afectivamente en la corporali-
dad, entendida como una ontologia relacional encarnada. Consideramos
que estas inscripturas, a pesar de su aparente oposicién, convergen en la
mediacién que constituye la piel: esa epidermis existencial que es agitada
y esculpida por las intensidades afectantes del placer-displacer, proyec-
tando asi experiencias de plegamiento, entre el afuera y el adentro, en un
cuerpo. Asimismo, nos preguntamos sobre el rol de esta epidermis exis-
tencial en tanto condicién de posibilidad y existencia socio-sensible de los
diferentes sentidos, de ahi nuestra propuesta de comprender la tactilidad
como un sensorio commune parlante.

Para desplegar el devenir de estos argumentos, comenzaremos
situando la nocién de ontologia relacional encarnada y el modo en que
concebimos las tactilidades en su integracién de los diferentes sentidos
sensoriales. Para ello, retomaremos un camino reflexivo que conecta a
las filosofias de Maurice Merleau-Ponty, Gilles Deleuze y Michel Serres con
nuestras indagaciones histéricas, etnogréficas y autoetnogréficas.



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Hacia una ontologia relacional encarnada en las tactilidades
de un sensorium commune

La propuesta de una ontologia relacional encarnada, en términos filoséficos,
se deriva inicialmente de la fenomenologia de influencias existencialistas
propuesta por Merleau-Ponty en la segunda mitad del siglo xx. Asimismo,
paralelamente a esta indagaciéon filoséfica, Citro (1997, 2003), en sus
investigaciones etnogréficas, puso en diélogo las descripciones del fenome-
ndlogo francés con las experiencias de imbricacion existencial del cuerpo
con el mundo que documenté en sus abordajes de practicas corporales
y danzas rituales de diversos grupos. Resumiremos aqui brevemente esta
imbricacién, segun es descripta por la fenomenologia. En sus primeros tra-
bajos, Merleau-Ponty sostiene que existe un estrato originario del sentir,
una experiencia que caracteriza como preobjetiva o prereflexiva, en la que
se da una comunién del ser-en-el mundo. Cabe recordar que esta Ultima
denominacion refiere a la bilateralidad que implica todo punto de partida
fenomenoldgico, cuerpo y mundo solo pueden comprenderse en su estre-
cha vinculacién, en una «multiplicidad abierta e indefinida en la que las
relaciones son de implicacion reciproca» (Husserl, citado por Merleau-Ponty,
1993 [1945], p. 91), Por tanto, en esa experiencia del sentir, «el sujeto de la
sensacion no es ni un pensador que nota una cualidad, ni un medio inerte
por ella afectado o modificado», sino:

[...] una potencia que co-nace (co-noce) a un cierto medio de existencia
o se sincroniza con él... es una cierta manera del ser del mundo que se
nos propone desde un punto del espacio, que nuestro cuerpo recoge y
asume si es capaz de hacerlo... la sensacién es literalmente, una comu-
nién. (Merleau-Ponty, 1993, p. 228)

Por eso, dird Merleau-Ponty, «toda percepcién tiene algo de anénima...
porque reanuda una experiencia adquirida sin ponerla en tela de juicio»:

En la percepcién no pensamos el objeto ni pensamos el pensante,
somos del objeto y nos confundimos con este cuerpo que sabe del
mundo més que nosotros. En este estrato originario del sentir, que uno
halla a condicién de coincidir verdaderamente con el acto de percep-
cién y de abandonar la actitud critica, vivo la unidad del sujeto y la
unidad intersensorial de la cosa, no los pienso, como haréan el anélisis
reflexivo y la ciencia. (Merleau-Ponty, 1993, p. 253)

59



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

60

Esta experiencia originaria de la percepcién (que por originaria no
debe entenderse que sea independiente de la cultura y la historia) es ante-
rior a la divisién de los sentidos, de alli que implique cierta sinestesia: una
sintesis, una unidad y entrecruzamiento de los sentidos «que se comuni-
can entre ellos abriéndose a la estructura de la cosa» y que permite, por
ejemplo, «la vision de los sonidos... la audiciéon de los colores...» (Mer-
leau-Ponty, 1993, p. 243).

En obras posteriores, para comprender este estrato originario del
sentir o comunién con el mundo, Merleau-Ponty (1986; 2010) propone la
nocion de carne. Asi, intenta dar cuenta de este entrelazamiento sensible,
preobjetivo o prereflexivo que los seres humanos experimentamos con
los otros seres y cosas del mundo, a través de nuestra corporalidad. En
El gjo y el espiritu (1986 [1964]), el autor ilustra esta especie de equiva-
lencia, de unién y confusién entre cuerpo-mundo, diciendo que el mundo
estd hecho con la misma «tela del cuerpo» y que el cuerpo pertenece al
«tejido del mundo»:

Mi cuerpo es a la vez vidente y visible. El que mira todas las cosas, tam-
bién se puede mirar, y reconocer entonces en lo que ve el “otro lado”
de su potencia vidente. El se ve viendo, se toca tocando, es visible y
sensible para si mismo (...); es un si mismo por confusién, narcisismo,
inherencia del que ve a lo que ve, del que toca a lo que toca, del que
siente a lo sentido; un si mismo, pues, que esta preso entre las cosas
(...). Visible y moévil, mi cuerpo esté en el nimero de las cosas, es una
de ellas, pertenece al tejido del mundo y su cohesién es la de una cosa.
Pero, puesto que ve y se mueve, tiene las cosas en circulo alrededor de
si, ellas son un anexo o una prolongacién de él mismo, estan incrusta-
das en su carne, forman parte de su definicién plena y el mundo esta
hecho con la misma tela del cuerpo. (Merleau-Ponty, 1986, pp. 16-17)

En su obra péstuma, Lo visible y lo invisible (2010), Merleau-Ponty
describe nuevamente la paradoja del cuerpo y define a la carne como una
especie de principio encarnado: «una tangibilidad-patrén de todos los
seres visibles y tangibles, que tienen en él [el cuerpo] su semejanza y cuyo
testimonio recoge por la magia que es el ver y el tocar mismos» (Mer-
leau-Ponty, 2010 [1964], p. 172). Por eso, «la consistencia del cuerpo, lejos
de rivalizar con la del mundo, es por el contrario el inico medio que tengo
de ir al corazédn de las cosas, haciéndome mundo y haciéndolas carne»
(2010, p. 123).



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Como puede apreciarse, en esta Ultima etapa de su obra, se pro-
fundiza la comprensién del entrelazamiento de los sentidos, tomando
especialmente como paradigma la experiencia unificada del ver-tocar:

Debemos acostumbrarnos a pensar que todo visible esté tallado en lo
tangible, todo ser tacito prometido de alguna manera a la visibilidad, y
que hay superposicién y atravesamiento de territorio, no solo entre el
tocado y el tocante, sino también entre lo tangible y lo visible incrustado
en él, como, inversamente, él mismo no es una nada de visibilidad, no
carece de existencia visual. Puesto que el mismo cuerpo ve y toca, visi-
ble y tangible pertenecen al mismo mundo. (2010, p. 122)

(...) mi cuerpo vidente sustenta ese cuerpo visible, y todos los visibles
con él. Hay insercién reciproca y entrelazamiento de uno en el otro. O
mas bien, si debemos renunciar una vez més al pensamiento por pla-
nos y perspectivas, hay dos circulos, o dos torbellinos, o dos esferas,
concéntricas cuando yo vivo ingenuamente y, cuando me interrogo,
débilmente descentradas una respecto de la otra. (2010: 126)

En conclusién, es de esta experiencia corposensible relacional que
Merleau-Ponty definié inicialmente como comunién con un mundo Yy,
posteriormente, como carne, que emerge la intencionalidad y reflexividad
humanas: en sus primeras obras, a la manera de un «arco intencional»
(1993), desde la persona que percibe hacia el mundo percibido; en las
dltimas, como «torbellinos o esferas» (2010) que convergen y se descen-
tran entre si. Por tanto, retomando especialmente estos Ultimos aportes
del autor, podemos concluir que en esta ontologia relacional encarnada,
las esferas de la personas-mundos tienden a converger, cuando se trata
de las experiencias perceptivas y motrices de la cotidianidad (ingenuas,
dird Merleau-Ponty, en el sentido de experiencias naturalizadas por los
habitus, agregamos nosotros) y, como enseguida veremos, en las expe-
riencias de placer, pero que se descentran una respecto de la otra, cuando
la atenciéon-reflexién-lenguajear interroga esa experiencia corposensible, y
también, cuando el displacer-dolor irrumpe en esa experiencia.

Y es precisamente en estos movimientos de descentramiento que
algunas de estas sensaciones-afectaciones del mundo pueden transfor-
marse en una cualidad sensible percibida y, por tanto, en un posible

61



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

62

objeto de nuestra reflexiéon y lenguajear.!! Del devenir acumulado de
estos movimientos de convergencia y descentramientos, que se efectian
siempre desde posiciones situadas (un aqui y ahora en un mundo), emer-
gen esos quiasmos o pliegues de la carne, que nos iran subijetivando.
Asi, podriamos resumir, parafraseando a Merleau-Ponty, que este plie-
gue-quiasmo de la subjetividad es la carne-labrada por el logos-afectivo
histéricamente situado de lo humano.'? Como ya adelantamos, a partir de
las convergencias entre esta descripcion fenomenoldgica del fil6sofo fran-
cés y la etnografia con los pueblos toba-qom del Chaco argentino, Citro
(2009) propuso la hipétesis de que esta «experiencia fenomenolégica de
la carne» (p. 61), es un «elemento en comun, un rasgo existencial de la
vida humana que es compartido, aunque vivido con intensidades disimiles
por hombres y mujeres de diferentes épocas y lugares» (p. 60).12

Retornando a la cuestién del entrelazamiento de los diversos sentidos,
caracteristico de esta ontologia relacional encarnada, encontramos otras
reflexiones filoséficas europeas posteriores que también lo han abordado.
Nos referimos, por un lado, especialmente a la nocién de lo haptico en
Deleuze (2009), entendida como una compleja articulacién entre «el ver
y el tocar»:

Para calificar la relacién del ojo y de la mano, y los valores por los cua-
les pasa esta relacién, ciertamente no basta decir que el ojo juzga y que
las manos obran. La relacién de la mano y el ojo es infinitamente mas
rica, y pasa por tensiones dinamicas, trastocamientos légicos, cam-
bios y suplementariedades organicas (...) En fin, se hablara de haptico
cada vez que no haya subordinacién estrecha entre un sentido y otro, ni
subordinacién relajada o conexién virtual, sino cuando la vista misma
descubra en si una funcién de tocar que le es propia, y no pertenece
mas que a ella, distinta de su funcién éptica. Se dirfa entonces que el

Para Merleau-Ponty «]...] La cualidad sensible, lejos de ser coextensiva con la percepcién es el
producto particular de una actitud de curiosidad o de observacién. Aparece cuando en lugar de
abandonar toda mi mirada al mundo, me vuelvo hacia esta misma mirada y me pregunto qué
es lo que exactamente veo... es la respuesta a una pregunta de mi mirada, el resultado de una
visién segunda o critica que intenta conocerse en su particularidad». (1993, p. 241)

Retomamos aqui una de sus ultimas notas inconclusas de Merleau-Ponty en la que se propone
desarrollar la idea «materia-labrada-hombres=quiasmo» (2010, p. 242).

Cabe aclarar que, lejos de cualquier connotacién eurocentrista vinculada a las colonialidades
del saber-poder, esta hipétesis se desplegé en el marco de una perspectiva poscolonial e inter-
cultural critica, que puso en didlogo estas perspectivas filoséficas de origen europeo (como es
la fenomenologia y las otras que a continuacién mencionaremos) y esta ontologia amerindia,
como es la de los pueblos originarios toba-qom.



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

pintor pinta con sus ojos, pero solamente en tanto que toca con los
ojos. (Deleuze, 2009, p. 90)

Este carécter tactil de la mirada, que Deleuze vincula a la actividad
del pintor, también se evidencia en diversas interacciones sociales, en las
que la mirada toca al otro, y en este con-tacto se hace carne un imagina-
rio social compartido, tal como sugiere Le Bretén, en el siguiente pasaje:

Dirigir los ojos hacia otro nunca es un hecho anodino; la mirada, en
efecto, da pabulo, se apodera de algo para bien o para mal, es sin duda
inmaterial, pero actiia simbdlicamente. No es solo un espectéaculo sino
el ejercicio de un poder. En ciertas condiciones, oculta un temible ejer-
cicio de metamorfosis. (Le Breton, 1999, p. 195)

La potencia de estas miradas que tocan y se apoderan de otro u otra
nos remontan también a las reflexiones de Bataille, en su ensayo £l Ojo,
cuando senala la aversién y horror que produce la posibilidad de ingerir
los ojos de los animales, de ahi que suelen ser excluidos en los rituales
de comensalidad de la modernidad occidental. En este ritual de la mirada
que come en el banquete de los sentidos, se pondria en juego la posibi-
lidad de ejercer una temida metamorfosis canibal. Por tanto, la mirada
humana, que también opera como «0jo de la conciencia», expresa alli <un
rasgo extremadamente elevado de horror» frente al encuentro con esa
especie «golosina canibal» que constituyen los ojos de estos otros seres
convertidos en alimentos (Bataille, 2008, p. 38).

Otro autor que consideramos fundamental para abordar estos entre-
lazamientos entre los diversos sentidos sensoriales es Michel Serres,
especialmente cuando describe los modos en que la piel ve y puede llegar
a convertirse asi en un sensorium commune:

Nuestra piel varia como una cola de pavorreal, incluso aunque no ten-
gamos plumas, se cree que esta ve. Percibe confusamente sobre toda
su superficie luminosa, ve, claro y distinto, por la singularidad extraa-
guda de los ojos. Por todas partes tiene un tipo de ocelos desiguales.
La piel forma bolsillos y pliegues, en ese germen se afina; he aqui el
ojo, en cualquier otro lugar deshace las evidencias ahi concentradas,
solamente oceladas. Forma una cavidad, un abanico orlado, plegado,
ahuecado, de medio 6valo; oye ampliamente y a veces menos, pero
escucha siempre, vibrante, como auricular. Nuestra piel se parece a la
de los jaguares, las panteras y las cebras, incluso aunque no tengamos

63



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

64

pelambre. El dibujo de los sentidos se pliega alli, ssmbrado de centros
sordos, constelado de marcas; la piel forma una variedad de sentidos
mezclados. (Serres, 2002, p. 63)

Por ello, para Serres (2002) «la piel forma el telén de fondo, lo conti-
nuo, lo que mantienen los sentidos, su denominador comun; cada uno,
proviene de ésta, la expresa fuertemente a su manera y en su cualidad»
(p. 88). Aqui, Serres recurre a la topologia para hablar de un geometral
corposensible, entendiendo por ello un espacio de interaccién donde el
cuerpo se pone en juego en el vinculo con el mundo vivido-percibido-ex-
perimentado, y este se expresa en tanto superficie en la correspondencia
entre el adentro y el afuera: lo hdptico en el sensorium commune. «La
topologia es téactil. La piel, multisensorial, puede pasar por el sentido
comun» (Serres, 2002, p. 104). De ahi que la piel, como geometral cor-
posensible, se constituya en una epidermis existencial que hace de la
tactilidad un sensorium commune entre el adentro y el afuera, de lo que
puede ser comprendido como carne.

En suma, como puede apreciarse, estos diferentes autores nos han
invitado a repensar las tactilidades desde un abordaje mas amplio que
conecta la diversidad de percepciones sensoriales, movimientos y afec-
taciones, integréndolas asi en un devenir corposensible comun, que
entendemos como experiencia existencial compartida de lo que denomi-
namos ontologia relacional encarnada.

Pasaremos ahora a reflexionar sobre cémo las potencias vitales del
placer y el displacer afectan el devenir de la epidermis existencial.

La epidermis existencial en el devenir del placer-displacer

A partir de la investigacién de Cardona Rodas (2016) sobre los vinculos
entre epidermis, enfermedad y lenguaje en la constitucién de la dermato-
logia clinica, nos interesa profundizar en cémo la piel se constituye en una
superficie de inscripciones multiples, de devenires-intensidades entre lo
que se ve y lo que se dice. De estas reflexiones proviene una de las meta-
foras centrales que aqui retomamos, segun la cual

la piel se agita como una bailarina, esculpida por experiencias del
afuera proyectadas en un cuerpo que busca su espacialidad en un



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

efecto de remisiéon mixto: plegamientos correlativos entre el afuera y el
adentro, repliegue del lenguaje-cuerpo-acontecimiento, pura exteriori-
dad desplegada. (Cardona, 2017a, pp. 110-111)

Asi, el volumen de lo que esté afuera remite a variaciones figuradas de
lo que esta adentro, pues la espacialidad del cuerpo dobla el afuera en un
adentro y viceversa, a la manera de una banda de Moebius, donde el dolor
y el placer son los rostros de las pasiones que aletean en la fiebre de existir.

Para profundizar estas reflexiones, partimos del libro de Francgois
Dagognet La peau découverte (1993). Este autor senala que el «sentir y
conocer se llevan a cabo en el campo de la membrana, en la piel, en el
punto de interfaz entre el adentro y el afuera, dos mundos inseparables que
se recubren y se implican» (1993, p. 16). Por eso, la piel puede ser entendida
como un cerebro periférico, topograficamente parlante, que forma un ser
de superficie por medio del cual delatamos tanto el peligro como el placer.
La piel es una especie de espejo neuropsiquico en el que se inscriben las
principales funciones del organismo, poniendo en duda con ello la disyun-
cién aparente entre el continente y el contenido, lo cual evoca esa falsa
diferencia entre cuerpo y mente. Esta reflexion de la piel como un cerebro
periférico se argumenta en que ella secreta las mismas sustancias que las
neuronas, realiza los mismos juegos sinapticos de los mediadores quimi-
cos y lleva a cabo las mismas facultades centrales neurobioldgicas. Esto
nos conduce a afirmar, con Bartra (2014), que existe un plegamiento entre
la piel y el cerebro, constituyendo asi un exocerebro, similar al exoesque-
leto de los insectos y crustaceos, que asimila la cultura como un circuito
extrasomatico de caracter simbdlico en su manifestacién de aquella onto-
logia relacional encarnada que vincula cuerpo y mundo.

En un sentido similar, es contundente la consigna filoséfico-poética
de Paul Valéry, segun la cual lo méas profundo de lo humano es la piel, que
en términos de Deleuze nos indicaria que «tan solo somos un pliegue de la
exterioridad en un conjunto de contradicciones, esperas y retenciones que
se proyectan en singularidades efervescentes» (Cardona Rodas, 2017a, p.
110). Deleuze (1989), especialmente en su ensayo sobre el barroco a par-
tir de la filosofia leibniziana y su vinculacién con la teoria preformativa de
la vida, desarrollada por la historia natural de los siglos xvi y xvii, propone
la nocién de pliegue, como una topologia para comprender el orden de lo
viviente. Asi, este autor sostiene:

65



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

66

Plegar-desplegar ya no significa simplemente tensar-destensar, con-
traer-dilatar, sino envolver-desarrollar, involucionar-evolucionar. El
organismo se define por su capacidad de plegar sus propias par-
tes hasta el infinito, y desplegarlas, no hasta el infinito sino hasta el
grado de desarrollo asignado a la especie. Asi pues, un organismo
estéa envuelto en la semilla (performacién de los érganos), y las semi-
llas estan envueltas la unas en las otras hasta el infinito (encajamiento
de los gérmenes), como munhecas rusas: la primera mosca contiene
todas las moscas futuras, estando cada una destinada a su vez a des-
plegar sus propias partes, llegado el momento. Y cuando un organismo
muere, no por ello se destruye, sino que involuciona y se replica brus-
camente en el germen readormecido, saltando las etapas. (pp. 17-18)

Para Deleuze todo animal es un doblez heteromorfo en pliegues,
como sucede en los procesos de plegamiento de la mariposa en la oruga,
que nos evocan también los pliegues del tejido del vestido del Arlequin.
Retomando entonces a los diferentes autores que hemos venido citando,
podriamos concluir que la vida, en esta ontologia relacional encarnada,
puede comprenderse como un ejercicio de plegado de lo multiple en una
dermis en carne viva; asi el adentro y el afuera se integran en un plano de
consistencia orgénica, que se pliega en la epigénesis de su singularidad,
como acontecimiento de afectacién sensible.

Otra cuestién que nos interesa destacar son los movimientos de
apertura y clausura de esta epidermis-pliegue existencial. Retornando nue-
vamente a Dagognet (1993), encontramos que la epidermis invita «a estar
en contacto, ser impresionado (por la presién sobre si) pero no en ser alte-
rado ni tampoco padecido, en suma, ser sensible, fragil pero igualmente
resistente. La epidermis tendra que resolver esta contradiccién objetiva»
(1993, p. 17). Esta contradiccién objetiva que Dagognet encuentra en la
interpretacion de las funciones bioldgicas de la piel, pone en juego lo que
consideramos seria una dialéctica existencial mas amplia y compleja. Asi
lo vemos en Le Breton (2005) cuando afirma que

La piel circunscribe el cuerpo, los limites de si, estableciendo la fron-
tera entre el adentro y el afuera, de manera viva, porosa, puesto que es
también apertura al mundo, memoria viva. Ella envuelve y encarna a la
persona, diferencidndola de los otros o vinculdndola a ellos, segn los
signos utilizados. (p. 17)



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Es decir, la piel, por un lado, nos permite abrirnos al mundo, ser
sensiblemente im-presionados por las intensidades afectantes, estar en
con-tacto a través del sensorioum commune y, de esta apertura, deviene
justamente tanto el potencial del placer como de displacer que encierra
toda empatia sensible con el mundo. Pero, por otro lado, la piel también
puede cerrarse, tornarse en membrana resistente que nos aisle, para crear
asi una barrera de proteccién, construir un repliegue que proteja nuestro
yo, como aquella proyeccién imaginaria de un devenir existencial en un
cuerpo. Cabe advertir que, desde el psicoandlisis, también Freud habia
destacado la ambivalencia en torno al tacto y el contacto corporal, en el
juego de eros y ténatos:

Eros desea tocarlo, porque aspira a la unidad, a la desaparicién de las
fronteras espaciales entre el yo y el objeto amado. Pero la destruccion,
que ha de operarse en la proximidad, antes del descubrimiento de las
armas que hieren a distancia, presupone asimismo necesariamente el
tacto corporal. (Freud, citado en Didi-Huberman, 2005, p. 33)

Por ello, el repliegue y el aislamiento, como supresiéon del contacto, es
uno de los modos en que se expresan las neurosis para intentar controlar
los potenciales peligros de estar abiertos al mundo.

Cuando se plantea la cuestién de por qué la rehuida del tacto, del con-
tacto, de la contaminacién, desempenfa en la neurosis un papel tan
destacado y se convierte en el contenido de sistemas tan complica-
dos, la respuesta es que el tacto, el contacto corporal, es el objetivo
inmediato tanto de la aproximacién agresiva como de la aproximacion
tierna al objeto... nada es méas susceptible de ser tajantemente pro-
hibido en ella (la neurosis) que ese contacto, nada hay que se preste
mejor a erigirse en el epicentro de un sistema de prohibicién. Pero el
aislamiento es la supresién de la posibilidad de contacto, el modo de
sustraer una cosa a toda clase de tacto. (Freud, citado en Didi-Huber-
man, 2005, p. 33-34)

Por otra parte, queremos agregar que este estado de repliegue y ais-
lamiento nos evoca las apreciaciones que realizaba Aristételes sobre los
insectos, en tanto metéfora para pensar las practicas de subjetivacion:
para protegerse, algunos insectos

67



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

68

se enroscan... los que son largos se enrollan sobre si mismos... los
que no se pueden enroscar en si mismos se endurecen... Esto queda
claro cuando los tocan, como ocurre en los llamados escarabajos, pues
cuando se asustan se quedan inmoviles y su cuerpo se vuelve duro.
(Aristételes, 2018, pp. 406-407)

Esto también reverbera en lo que planteamos anteriormente cuando
evocamos el problema del exocerebro, en cuanto un exoesqueleto pre-
sente en los coledpteros, que etimolégicamente viene del griego xoiedg
(koleos) que significa caja o estuche, y de wzepov (pteron) que designa ala;
asi, koleog remitiria a ese repliegue epidérmico que aletea en interacciéon
reciprocitaria entre el adentro y el afuera, en los movimientos de la vida.

Retornando a estas practicas de repliegue y aislamiento intersubijetivo,
nos hemos venido preguntado también por su emergencia en los contex-
tos de violencia que han atravesado nuestras sociedades. Nos referimos
especialmente a las experiencias vividas tanto por la sociedad colombiana
en sus mas de 50 anos de guerra, como por la argentina, especialmente
en los recuerdos de la Gltima dictadura civico-militar (1976-1983). Aun
reconociendo las particularidades histéricas de cada proceso, ambos
implicaron las violaciones de los derechos humanos, a través de desapa-
riciones forzadas, secuestros, asesinatos, torturas, violaciones, y exilios
forzados. Como ha analizado Cardona Rodas (2017c), en estos casos, el
dispositivo fotogréafico se constituye en un acervo de testimonios visua-
les de la violencia que tienen como escenario encarnado al cuerpo, en la
proliferacién de imégenes de crueldad. Asi, estos acontecimientos corpo-
sensibles han dejado profundas huellas en las diferentes generaciones que
los padecieron y, en ciertos casos, han propiciado la emergencia de prac-
ticas de subjetivacién que tienden al aislamiento y el repliegue, como una
manera de resistir estas violencias, y sus amenazas de sufrimientos que
acechan al ser.

Para concluir, queremos senalar que, asi como la amenaza del tana-
tos propiciaria estas tacticas de repliegue, la confianza en el eros, en
cambio, daria apertura a la epidermis existencial. Tal es lo que sucede,
por ejemplo, en numerosas danzas rituales que involucran una apertura
sensible y unién del ser a las fuerzas del cosmos, en una experiencia de
éxtasis que generalmente es vivenciada de modos placenteros, y propician
transformaciones intersubjetivas, como las practicas de sanacién. Estas



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

experiencias, analizadas por Franco Citro (2000b; 2003; 2009; 2014) en
los rituales de los pueblos originarios toba-qom y en sus propias préacticas
de danza (Franco Citro, 2018), fueron otras de las fuentes que nos llevaron
a proponer conjuntamente esta nocién de una ontologia relacional encar-
nada, mediada por la epidermis existencial.

Por todo lo expuesto, otra de las hipétesis que sostenemos en torno a
las experiencias corposensibles (nuevamente, como rasgo existencial com-
partido de la vida humana, aunque vivido de modos disimiles segin los
diferentes contextos) es que la epidermis existencial oscila entre volverse
abierta y porosa, haciéndose carne con el mundo, y cerrarse y blindarse,
replegandose hacia un yo interiorizado. Y es este un devenir que se des-
pliega fundamentalmente ante la diversidad de acontecimientos sensibles
que propician aquello que en cada contexto y situaciéon seré percibido
como placer o displacer: las promesas de felicidad de la potencia del eros
y las amenazas de sufrimiento del tdnatos, mediadas, intermitentemente,
por los esfuerzos de la gnosis encarnada.

Piel y sensibilidad en con-tacto: el tangere de lo diverso

Hemos reflexionado hasta aqui sobre la carne, la piel y las tactilidades,
desde una dimensién fundamentalmente filoséfica sobre el bios humano,
que intenta atravesar la diversidad, situando algunas posibles experiencias
corposensibles compartidas. No obstante, la indagacién socioantropol6-
gica también nos recuerda cémo estas experiencias de la corporalidad
pueden adquirir significaciones, usos o repertorios particulares en cada
contexto sociocultural e histérico especifico, en tanto ontologias relacio-
nales encarnadas que, a la vez, son localizadas." En este sentido, un
primer elemento a destacar es que aquello que diferentes autores han
caracterizado como un «tabu del contacto» (Picard, 1986, entre otros),
es un principio que ha regido gran parte de las interacciones cotidianas,
sobre todo en la sociedad moderna occidental. Asi se han impuestos cédi-
gos sociales en los cuales solo las relaciones afectivas de mayor confianza
e intimidad habilitarian la posibilidad de poner en contacto determinadas

14 Retomamos aqui una expresién de Castro Gomez (2017, p. 140), en torno a la posibilidad de
situar «universales localizados», cuestién que también fue trabajada por Franco Citro (2009),
aunque con otros significantes, en relacion con las variaciones culturales de experiencias cor-
porales compartidas, tal como expusimos en nuestra hipétesis sobre la carne.

69



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

70

partes del cuerpo, normativizando también los espacios publicos y, sobre
todo, privados en los que esto seria posible. En un sentido similar, Hall
(2003 [1966]), en sus estudios clasicos sobre la proxémica, analiz6 cémo
son reguladas las distancias espaciales entre los cuerpos, segun las dife-
rentes culturas y contextos situacionales. Desde la perspectiva de Elias
(1993 [1939], p. 453), este tabu del contacto debe vincularse con el pro-
ceso civilizatorio méas general que se aprecia en la sociedad occidental, y
en el cual «la autocoacciéon psiquica» se constituye «como un rasgo deci-
sivo en el habito de todo individuo “civilizado™». Asi:

[...] el dominio de las emociones espontéaneas, la contencién de los
afectos, la ampliacién de la reflexion mas allé del estricto presente para
alcanzar la lejana cadena causal y las consecuencias futuras, son dis-
tintos aspectos del mismo tipo de cambio del comportamiento que se
produce necesariamente al mismo tiempo que la monopolizacién de la
violencia fisica y la ampliacién de las secuencias de accién y de las inter-
dependencias del ambito social. (p. 454)

Por tanto, desde la perspectiva critica del psicoanédlisis que propone
Elias (1993), se sostiene que este proceso civilizatorio consolida «un
superyo especifico que pretende regular, reformar o reprimir continua-
mente sus afectos de acuerdo con la estructura social» (p. 459); asi «la
tensién entre el “superyo”, el “inconsciente” y el “subconsciente” se hace
mayor» (1993, p. 460). Las pulsiones de vida y muerte, del eros y el tana-
tos, y el devenir entre el placer y el displacer, pasan a ser parte de una
creciente autorregulacion normativa y de sus concomitantes procesos de
racionalizacién. Cabe recordar, que una concepcién similar ya habia sido
planteada tempranamente por Nietzsche (2011 [1887]) en su critica a la
genealogia de la moral en occidente:

Aquellos terribles bastiones con que la organizacién estatal se protegia
contra los viejos instintos de la libertad —entre esos bastidores se cuen-
tan sobre todo los castigos— tuvieron como consecuencia que todos
aquellos instintos del hombre que vagaba libre y salvaje se volvieron
hacia atrés, contra el hombre mismo. La hostilidad, la crueldad, el pla-
cer en la persecucién, en el ataque, en el cambio, en la destruccion,
todo esto volviéndose contra el poseedor de tales instintos: este es el
origen de la “mala conciencia”. El hombre que a falta de enemigos y
resistencias exteriores, atenazado por una agobiante estrechez y regu-
laridad de las costumbres, se desgarraba impaciente a si mismo, se



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

perseguia, mordia, hostigaba, maltrataba; este animal que se despelle-
jaba abalanzdndose contra los barrotes de su jaula y a quien se quiere
“amansar”; este ser que, menesteroso y consumido por la nostalgia del
desierto, tuvo que hacer de él mismo una aventura, una cadmara de tor-
tura, un despoblado inseguro y peligroso, este tontiloco, este prisionero
nostélgico y desesperado, se convirtié en el inventor de la “mala con-
ciencia”. (p. 647)

Un ser humano que a falta de enemigos termina convirtiéndose en
enemigo de si mismo cuando ve en el otro la figura de su propia furia. Por
ello amansa su instinto de libertad dando espacio a la mala conciencia
donde habita la hostilidad, la crueldad, la sevicia y el deseo de persecu-
ciéon. Por ello, sigue Nietzsche (2011):

Todos los instintos que no se descargan hacia fuera se vuelven hacia
dentro: a esto es lo que llamo la interiorizacion del hombre, pues es
con ella cuando empieza a crecerle al hombre lo que mas tarde se
denomina su “alma”. Todo el mundo interior, que al principio era fini-
simo y estaba como extendido y tensado entre dos pieles, se ha soldado
y levantado, y ha adquirido profundidad, anchura y altura en la misma
medida que se inhibia la descarga del hombre hacia afuera. (p. 647)

Retomando la cuestién de las tactilidades, Richard Sennett (2007)
también reflexiona sobre los modos en que la conformacion histérica de
las ciudades modernas ha promovido la privacién sensorial y la esterili-
dad tactil que se experimenta en el espacio urbano:

El cuerpo se mueve pasivamente, desensibilizado en el espacio, hacia
destinos situados en una geografia urbana fragmentada y disconti-
nua (...) La gente rehlye los enfrentamientos y muestra un enorme
desagrado cuando se buscan problemas o se censura una conducta
“errénea”. Mediante el sentido del tacto corremos el riesgo de sentir
algo o a alguien como ajeno. Nuestra tecnologia nos permite evitar ese
riesgo. (...) Hoy en dia, el orden significa falta de contacto. (pp. 21, 23)

Es asi como en la conformacién de las grandes ciudades desde el
siglo xix, el triunfo del movimiento individualizador condujo a un dilema
que Sennett describe como la constitucién de un cuerpo individual despo-
jado de conciencia fisica ante los demés seres humanos.

Otro elemento que tiene directa relacién con las tactilidades se
funda en la posicién que esta ocupa en la jerarquia epistemoldgica

71



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

72

de los sentidos, la cual se remonta a las formulaciones de la filosofia
platénica que los procesos de la modernidad-colonialidad terminaron
de consolidar. Asi, en lo que al conocer se refiere, se puso a la visua-
lidad y lo auditivo en los primeros lugares y al olfato, la tactilidad y el
gusto, en los dltimos (Howes, 1991; Serres, 2002). Como es cono-
cido, este privilegio de la visualidad fue correlativo al establecimiento
de la perspectiva como aquel punto de vista (Berger, 2017) que, desde
una adecuada distancia, permitia, sobre todo a los hombres, objetivar,
representar y, por tanto, conocer el mundo. Esta distancia objetivante
se evidencia desde los inicios de las universidades en la Europa medie-
val en la distribucién espacial y también en la quietud e inmovilidad a
la que eran sometidos los cuerpos de los estudiantes, frente a la ima-
gen-gesto y palabra-texto consagrada del maestro. En contraposicion,
los sentidos del olfato, el tacto y el gusto, que requieren de la cercania
del propio cuerpo a las materialidades sensibles y corporalidades que
pueblan el mundo, fueron mas deslegitimados como modos de cono-
cer y filoséficamente fueron asociados a la animalidad y lo primitivo.
Asi, se circunscribieron a contextos, grupos y practicas especificas, por
ejemplo, al mundo de la vida doméstica, los cuidados y afectos, encar-
nados principalmente por mujeres y ninos y, por extensién, a tareas
sociales que requieren de su uso especializado, como el mundo de la
cocina, la fabricacién y cata de vinos y perfumes.

Frente a esta jerarquia y uso de los sentidos perceptivos que ha cons-
truido la modernidad-colonialidad y su proceso civilizatorio, los estudios
enmarcados en la antropologia de los sentidos nos permiten aproximar-
nos a otros usos y significaciones posibles que, por ejemplo, revalorizan el
rol de las tactilidades.

En nuestro caso, retomaremos algunas experiencias surgidas de la
etnografia con los pueblos originarios tobas-qom. Asi, por ejemplo, a
fines de los anos noventa del siglo pasado, nuestros interlocutores tobas
solian tocar las fotos que les llevdbamos impresas, tomadas en trabajos de
campo anteriores, acariciando la persona-cuerpo alli representada. Si bien
permitian que les toméaramos fotos, era atin un tema delicado, que siem-
pre debia ser consultado y consensuado, pues, como sucede con muchos
otros pueblos, tomar una foto podia ser interpretado como tomar el alma
imagen, o ki’ i, de la persona (Wright, 1997). Por otra parte, advertimos
cémo en las préacticas de caza y recoleccién, el tacto-olfato-gusto era tan



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

importante como la vista y el oido, como modos de reconocimiento de las
diferentes especies (Franco Citro, 2002). Finalmente, estos sentidos tam-
bién han sido clave para la cura chamanica, tanto para el reconocimiento
del padecimiento en el cuerpo del enfermo, como en el gesto en cual el
chamén le chupa o succiona (pigok) el mal. Su importancia es tal que
este gesto define el nombre de los y las chamanes, es decir, los pioGonaq
y las pioGonaGa, aquellos hombres y mujeres que chupan (Franco Citro,
2003, 2009; Miller, 1979; Wright, 1997).

Para aproximarnos a estas practicas, los invitamos a visualizar el
video Cuerpos Significantes. Travesias de una etnografia dialéctica
(https://vimeo.com/12476163), en el que se aprecian dos escenas de
curacién chamaénica, que surgieron en el devenir del trabajo de campo.
En la primera escena (figura 1), Chetolé, una anciana y reconocida pio-
GonaGa de Misién Tacaagle, realiza una curacién chamanica, en uno de
nuestros ojos:

Figura 1. Fotogramas del video Cuerpos significantes: cura chamanica

Fuente: Silvia Franco Citro, 2009.

En la segunda escena (figura 2), Esperanza, hija de Chetolé, rea-
liza una danza de contacto sobre todo el cuerpo, vinculada al espiritu
del tigre-kiyok que se come los males y, probablemente, también posee
cierto caracter profilactico para las mujeres.

73



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

74

Figura 2. Fotogramas del video Cuerpos significantes: danza de contacto

Fuente: Silvia Franco Citro, 2009.

En conclusién, consideramos que una etnografia que amplie su hori-
zonte comprensivo desde una antropologia de y desde los sentidos permite
asumir un tangere de lo diverso en las formas del tocar, oler, mirar, degus-
tar y oir en el sensorium commune de lo humano.

Conversaciones sobre las practicas docentes

En esta segunda conversacién, queremos reflexionar sobre algunas de
nuestras practicas docentes en la Universidad de Buenos Aires (Argen-
tina) y la Universidad de Medellin (Colombia), que han puesto de relieve
el potencial didactico de esta tactilidad que, como venimos sosteniendo,
comprendemos como un sensorium commune parlante y diverso. Para
ello, resefiaremos primero algunas de nuestras propuestas didacticas, y
posteriormente, examinaremos su despliegue como posible linea de fuga
de los disciplinamientos impuestos a los cuerpos en los espacios escola-
res, como parte de los procesos de la modernidad-colonialidad.

Provocaciones didacticas desde el sensorium commune parlante

Un acontecimiento sensible que nos ha sorprendido en nuestros talle-
res referidos a situaciones de disciplinamiento de los cuerpos, asi como
de violencia o discriminaciéon y sus posibles modos de transformarlas, es



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

que los participantes suelen realizar propuestas que recurren a la tactili-
dad y a poner sus cuerpos en con-tacto (tangere). Estos talleres suelen
comenzar con un primer ejercicio, en el que les pedimos a los estudiantes
que recuerden alguna situacién que hayan experimentado en sus propias
vidas, en torno al tema que se esté trabajando. Por ejemplo, los discipli-
namientos de sus cuerpos, situaciones de estigmatizacioén, discriminacién
o exclusién en relaciéon con sus adscripciones socioculturales (sexo-ge-
néricas, étnico-raciales, de clase-estratos, religiosas, politicas, etc.) y en
diferentes &mbitos institucionales e intersubjetivos (en su formacién esco-
lar, en sus trabajos, familia, amigos, etc.).

Esta primera estrategia de rememoraciéon suele combinarse con
una descripcién analitica més detallada de la experiencia vivida que esté
siendo recordada, focalizando, especialmente, en el uso de los cuerpos en
el tiempo y el espacio, las formas de moverse y vestirse, los <modos soma-
ticos de atencién» (Csordas, 2010), entre otras variables. En un segundo
momento, se invita a que ciertos aspectos sensibles y afectivos de esta
experiencia rememorada sean materializados o expresados a través de
medios no solamente verbales, como es el caso de movimientos corpora-
les y gestos, sonoridades, expresiones plasticas, desde donde se forman
grupos de afinidades o series socioafectivas en torno a sus similitudes
en tanto presencias como «imagen-sintoma» (Didi-Huberman, 2009).
Este material, en un tercer momento, da apertura al debate y la discusion
de experiencias compartidas y los participantes son invitados a imagi-
nar colectivamente cémo podrian transformar esa situacién previamente
trabajada y a ensayar un montaje perfomatico y expresién pléstica, que
ponga en escena encarnada algun aspecto de esa heterotopia imaginada
(Foucault, 2010).

Estas experiencias, que denominamos «ensayos performaéticos del
imaginar-desear» (Franco Citro y Rodriguez, 2020), permiten la emer-
gencia de acontecimientos sométicos en con-tacto, en aquello que aqui
planteamos como un tangere de lo diverso. A continuacién, algunas fotos
que evidencian esas modalidades en las puestas en escena en Facultad
de Ciencias Sociales y Humanas de la Universidad de Medellin en 2019
(figura 3) y en la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Bue-
nos Aires en 2015 (figura 4):

75



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

Figura 3. Talleres sobre las posibilidades de transformacion
de los habitos escolares (Bourdieu)

Fuente: Hilderman Cardona Rodas, 2019.

Figura 4. Taller sobre los disciplinamientos (Foucault) y sus posibles lineas de fuga
(Deleuze y la nocion de cuerpo sin érganos)

Fuente: Silvia Franco Citro, 2015.

Otros de los talleres que nos interesa mencionar, refiere la figura
corporal del maestro y sus modos de ensefianza en la formacién de sub-
jetividad analitica en el aula, en el Diplomado Perspectivas Pedagdgicas,
ofrecido a los profesores de la Universidad de Medellin cada semestre
desde el 2017. Cuando se aborda el tema «Saber y poder pedagégico en
las experiencias corporales y sensible del acto del ensefiar», se les propone
trabajar las materialidades afectantes del saber pedagégico que se encar-
nan en las figuras corposensibles del maestro-artesano del saber-sabor,
es decir, los modos en que la artesania de su conocimiento es puesta en

76



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

accion en el aula. Para ello, se convoca la dimensién creadora expresada
en la potencialidad de amasar y dar forma a una idea que emerge cuando
se medita sobre las experiencias y recorridos como maestros. Asi, a tra-
vés del con-tacto entre la arcilla y la epidermis existencial de las manos en
movimiento, se crea una materialidad afectante que propicia la emergen-
cia de memorias y reflexiones sobre estas experiencias vividas. Una accién
performatica que provoca nuevas afectaciones, narrativas, y reflexividades
sobre la accién pedagdgica, las cuales pueden apreciarse en la figura 5:

Figura 5. Saber y poder pedagdgico en las experiencias corporales
y sensible del acto del ensefiar

Fuente: Hilderman Cardona Rodas, 2017.

Estas experiencias didacticas nos han llevado a problematizar qué tipo
de corporalidades se han construido y legitimado en los espacios escola-
res, incluidas nuestras universidades, y cémo estas tactilidades emergen
como una posible linea de fuga en torno a sus disciplinamientos y violen-
cias. Para ello, proponemos una ultima discusién que retoma brevemente
los principales planteos de Foucault y los articula con algunas de las pers-
pectivas criticas en torno a los procesos de la modernidad-colonialidad.

77



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

78

Del disciplinamiento a las empatias sensibles y la vincularidad
reciprocitaria en con-tacto

Como es conocido, para Foucault (1995 [1976]), desde el siglo xvi se fue
gestando una nueva modalidad de relaciones de poder basada ya no en
el antiguo derecho del soberano de dar muerte y de apropiarse de los bie-
nes, el tiempo y los trabajos, sino més bien en el poder sobre la vida, en la
administracién y normalizacién de la vida en diferentes campos del saber.
Una de las primeras modalidades de ese poder se centré en el individuo y
en su cuerpo, operando a través de las disciplinas que se implementaron
en las principales instituciones de la sociedad moderna, reorganizando asi
sus préacticas: fabricas, hospitales, ejércitos, carceles y escuelas (Foucault
1987, [1975]). La novedad que caracterizé a estas disciplinas y que la dife-
rencia de otras formas anteriores de dominacién de los cuerpos, como la
esclavitud o la domesticidad, es que se trata de un poder infinitesimal o
microfisico que se ejerce sobre el cuerpo activo, controlando su distri-
bucién en espacios cerrados y funcionalmente jerarquizados, pautando
los modos y los tiempos en que cada parte del cuerpo debe participar en
la actividad, la organizacién de los procesos a la manera de una génesis
evolutiva con examenes periddicos, y delimitando las formas en que debe
organizarse una fuerza colectiva.

Por tanto, estas disciplinas producen un efecto paradéjico, aumen-
tan las fuerzas del cuerpo, en términos econémicos o utilitarios, pues
producen cuerpos eficaces a los fines de cada institucién, pero a la vez
disminuyen esa misma fuerza en términos politicos, pues también crean
cuerpos obedientes o cuerpos ddciles, como dirda Foucault (Foucault
1987). Por eso, para el fil6sofo francés, mientras las ideologias hegeméni-
cas de la época consolidaban la idea de un individuo auténomo y racional,
que libremente pactaba su vida politica a través del contrato social y de
sus intercambios econémicos en el mercado, las nuevas tecnologias del
poder, presentes en todos los niveles del cuerpo social y utilizadas por
instituciones muy diversas, disciplinaban los cuerpos de las masas y ase-
guraban la eficaz reproduccién del capital, en el trabajo, o del saber en
el sistema escolar. Asi, la supuesta libertad del pensamiento tenia como
contrapartida la probada docilidad de los cuerpos.



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

A estas practicas debemos sumarle el ya mencionado autocontrol de
las emociones y la invisibilizacién de cualquier referencia a las necesida-
des fisiolégicas de los cuerpos en la vida social, que Elias (1993) analiz6 en
el largo proceso de consolidacion de las burguesias europeas. Todo ello
convirtié al autodominio en un rasgo altamente valorado de la personali-
dad cortesana y luego burguesa y en un diacritico que lo diferenciaria de
los sectores populares, una antitesis que podria escenificarse en la mode-
rada sonrisa de la Gioconda, en el cuadro de Leonardo da Vinci, frente a
las carcajadas del carnaval popular, por ejemplo, en algunos cuadros de
Brueghel o el Bosco.

En suma, desde esta perspectiva genealdgica, las instituciones esco-
lares operaron en la modernidad como un espacio social clave no sélo
para reproducir el dualismo cuerpo-mente sino también para asegurar el
disciplinamiento de los cuerpos y la regulacién de las emociones, reorga-
nizando la antigua tradicién escoléstica y doténdola asi de una renovada
eficacia: formar cuerpos-personas mas ttiles a los fines instituciona-
les (aqui, la reproduccién de un saber racionalizado), pero a la vez mas
«obedientes (...) en términos politicos», garantizando la disminucién de la
potencia creadora de las corporalidades colectivas, sensibles y en movi-
miento (Foucault, 1987).

Otro aspecto histérico y geopolitico fundamental que debemos tener
en cuenta es que cuando estas pedagogias disciplinares descritas por
Foucault fueron trasplantadas a América Latina como parte de los pro-
cesos de modernidad-colonialidad, generaron diversos epistemicidios,
pues no solo se conquistaron territorios y cuerpos sino también modos
de saber-hacer. Como han destacado los estudios decoloniales, la expan-
sién colonial convirtié6 a la racionalidad tecnocientifica moderna en el
Unico modelo vélido de produccién de conocimiento, dejando por fuera
cualquier otro tipo de ontologias y epistemes generadas en los territorios
conquistados y colonizados, como son las amerindias, afroamericanas y
los diversos mestizajes (Dussel, 2000; Mignolo, 2005).

En estos procesos de conquista y colonizacién, cuando la vigilancia
y el disciplinamiento no fueron suficientes, las violencias del castigo cor-
poral y las guerras acecharon a aquellos cuerpos otros que pretendieron
seguir resistiendo, ademas de la socializaciéon de agentes patégenos que

79



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

80

diezmaron a la poblacién conquistada.!” He aqui otras de las articulacio-
nes politicas fundamentales de estos procesos en los cuales la colonialidad
del poder se ha ido articulando con biopoliticas etnoracionales (Cardona
Rodas, 2017b), disciplinamientos y violencias inscritos en los cuerpos.

En este sentido, pensamos que cuando el cuerpo es considerado la
mayor parte del tiempo como una cosa (pues es escindido del verdadero
ser situado en la razén) y se lo ha insensibilizado (obturando su capacidad
sensible y afectiva a través del ejercicio continuado de las rutinas discipli-
nares y la autorregulacién emocional), las personas se transforman mas
facilmente en un territorio fértil para el ejercicio de diversos disciplinamien-
tos y violencias. Las violencias que el racismo de unos ha ejercido sobre
los cuerpos esclavizados y colonizados de otros, pero también las violen-
cias de clase sobre los cuerpos de los trabajadores a menudo apel6 a esta
ideologia dualista e insensible ante el dolor del otro: aquellos que se auto
percibian como superiores en razén justificaban su derecho a explotar los
cuerpos de otros cuya razén consideraban inferior o poco desarrollada,
en favor de sus ganancias pero también del pretendido desarrollo de la
sociedad, pues, bajo su guia racional, esos cuerpos podrian volverse Gti-
les como una rentable fuerza de trabajo o mano de obra. Fuerzas, manos
y brazos que eran asi alienados del ser, encarnando esos cuerpo-maquina
Gtiles en el contexto de la modernidad mecanicista que Foucault descri-
bié. Por tanto, aquellos sujetos con cuerpos escindidos, insensibilizados y
autodominados que han intentado formar las instituciones guiadas por el
patrén de la modernidad-colonialidad, poseen el potencial siempre latente

15 Los seres humanos hemos vivido a lo largo de su historia la amenaza constante de millares de
especies patdgenas y parasitos. Es asi como en noviembre de 1492, los marineros Rodrigo de
Xerez y Luis de Torres se adentraron en la isla de Cuba con el objeto de contactar a los subdi-
tos del emperador de China Hong-Zi, segun lo habia previsto Cristébal Colén. Después de dos
dias de recorrido se encontraron con un gran poblado de unas cincuenta chozas de madera con
techos de hoja de palma. Los indigenas recibieron a los espanoles vestidos con extranos ropajes
y barbas largas pensando que venian del “cielo”. Fueron convidados por el cacique a inhalar el
humo de una pipa de tabaco, lo cual le fasciné a Rodrigo de Xerez para el resto de su vida. Des-
pués fueron agasajados con una rica comida e intercambiaron regalos. Tal encuentro junto con
todos los que se dieron en la etapa de conquista desencadené un proceso epidemiolégico, toda
una patocenosis en términos de Mirko Grmek (1963, 1969), que derivé a que la inmensa mayo-
ria de la poblacién del continente americano fuera exterminada por los agentes patégenos que
no existian en este territorio. Los espanoles trajeron piojos, pulgas, ratas, cucarachas, ademés
de enfermedades infectocontagiosas como la viruela, el sarampioén, la tos ferina, la difteria, la
peste, la lepra, la tuberculosis, la fiebre amarilla, entre muchas otras. La violencia, el asesinato
y la enfermedad se conjugaron como un tripode fundamental en la matriz modernidad-colonia-
lidad en la conquista de América (Crosby, 1999; Todorov 1999).



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

de convertirse en armas-maquinas de guerra, dotadas de una peligrosa
y cruel eficacia, en favor de algin pretendido poder que busca impo-
nerse por la fuerza. Los cuerpos asesinados, mutilados o especialmente
en el caso de las mujeres, sus cuerpos violados, serian la evidencia, para
Segato (2018), de lo que caracteriza como una pedagogia de la crueldad
que persiste en las multiples guerras del mundo contemporaneo.

Para Segato (2018), y mucho antes también para la escuela de
Francfort, estas pedagogias se basarian en aquellas operaciones que
«transmutan lo vivo y su vitalidad en cosas» (p. 13), especialmente cosifi-
cando el cuerpo del otro. Cabe aclarar que, en relacién con la crueldad y
la violencia, existe toda otra tradicién de pensamiento que se remonta a
Nietzsche, Artaud, Bataille y los denominados poetas malditos, en la cual
se entiende y a veces también se préactica la crueldad (e incluso cierta
cosificacién consensuada de los cuerpos), en términos que exceden esta
l6gica binaria del placer y el dolor como éticas del bien y el mal, y que se
acercan a aquel espacio més ambiguo del goce.'®

Si bien esta otra conceptualizacion excede el espacio de estas reflexio-
nes, nos ha llevado a precisar esa definicion inicial de las pedagogias de
la crueldad como mera cosificacién, pues seria més bien una cosifica-
cién no consensuada y displacentera a la que nos referimos. Otro aspecto
que nos interesa retomar del planteo de Segato, es que el rol de esas vio-
lencias sobre los cuerpos no reside solo en ensefar el propio poder ante
el enemigo, para asi amedrentarlo, sino también en exhibirlo frente a los
propios pares para reivindicarse ante ellos y gozar asi de los privilegios de
pertenencia a esa jerarquia. Retomando a Foucault, dirlamos que retorna
asi parte de aquel viejo paradigma del poder: el derecho del soberano de
dar muerte, el poder de la sangre, pero expresado ahora no solo en estas
jerarquias de reyes y sUbditos, sino también entre aquellos que, a pesar
de compartir, por ejemplo, una condicién comun de clase, se constituyen
como enemigos en una guerra, sea politica, étnica, sexual, religiosa. En

16 Siguiendo a Melich (2014), entendemos que no hay moral sin légica y no hay moral sin cruel-
dad. En efecto, si la moral ordena y establece un sistema, entonces actda por la fuerza, actia
por el “ordeno y mando”, no forzosamente violento, pero si efectivo, que dibujan los tra-
zos innegociables de la buena vida. Y aquel que quede fuera de los mismos, o es una ano-
malia, que como diria Foucault es un elemento que sirve para explicar el propio sistema (el
sano requiere del enfermo para sentirse sano, pero lo necesita fuera de su cotidianidad).
Incluso puede que en caso extremo sea un elemento por eliminar por constituir el insoporta-
ble reverso a la “buena moral”.

81



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

82

este paradigma del derecho de dar muerte, los cuerpos no eran valorados
tanto por su eficacia productiva, sino mas bien por su capacidad de pro-
ducir signos: el cuerpo del enemigo es entonces el territorio donde dejar
las inscripciones-huellas-signos de aquel que ejerce alli su poder sobe-
rano. Estas précticas de la violencia parecen abrir asi una brecha en el
supuesto cuerpo moderno, disciplinado e insensibilizado, pues evidencian
también la emergencia de afectaciones intensas, en lo que Cardona Rodas
(2017a) caracteriza, siguiendo a Adorno, como una «dialéctica negativa en
un juego de posiciones difusas entre victima y verdugo, donde un anta-
gonismo irresoluto le da sustrato social a la figura del bien y el mal...»
(p. 107). En estos casos, es como si los supuestos cuerpos-méaquina dis-
ciplinados se desajustaran y dejasen aflorar las potencias de un goce de
efervescencias sadicas en aquel que ha devenido victimario o verdugo de
un otro ya deshumanizado (Cardona Rodas, 2017a, p. 111).

En suma, los procesos de violencia sobre los cuerpos, que implican
vinculos no plenamente consensuados de cosificacién, van desde aque-
llas modalidades més sutiles de disciplinamiento y anestesiamiento de las
capacidades sensibles y afectivas de los cuerpos (que se construyen en
muchas de las instituciones de la modernidad-colonialidad, incluidas las
académicas y pedagdgicas), hasta aquellas modalidades més explicitas
como son los cuerpos violentados de aquellos que son estigmatizados,
excluidos o incluso animalizados. Asi, retomando a Segato (2018), nos
interesa destacar el rol de la vincularidad, como contrapedagogia capaz
de oponerse a esas cosificaciones no consensuadas.

No obstante, consideramos que es fundamental poder problematizar
los medios a través de los cuales intentamos propiciar estas vincularidades.
Asi nos interesa retomar la nocién de los intercambios reciprocitarios,'”
destacando cémo estos también implican la circulaciéon por las inevita-
bles posiciones de poder involucradas en todo vinculo social y, en este
caso, educativo. De lo que se trata entonces es de habilitar la emergen-
cia y experimentar con otras micropoliticas posibles, como lineas de fuga
de los modos disciplinarios y jerarquicos legitimados en los procesos de
modernidad-colonialidad. Asimismo, sostenemos que esa vincularidad no

Retomamos los principios reciprocitarios que han organizado buena parte de las sociedades
no occidentales, como Mauss (2009) y otros han destacado, como un posible horizonte ins-
pirador de otras modalidades micropoliticas alternativas a las propuestas por el capitalismo y
sus biopoliticas.



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

deberia restringirse solo al ambito de lo discursivo, «al pensar en conver-
sacién» (Segato, 2018), pues cuando en los espacios institucionales se
habilitan otras corporalidades posibles, la piel y el contacto entre los cuer-
pos y entre estos y las materialidades afectantes provocadoras, emergen
como una potente via para encarnar esa vincularidad reciprocitaria.

Por tanto, es necesario generar contrapedagogias alternativas que
propicien no solo los didlogos y el pensar en conversacion, sino también
las empatias sensibles-afectivas a través de los cuerpos, incluyendo la tan
socialmente negada y reprimida potencia de la piel, como epidermis exis-
tencial que habilita un sensorium commune. Asi, los estudiantes suelen
mencionar cémo estas metodologias permiten la circulacién de diferen-
tes afectaciones sensibles y emociones, creando lazos corporeflexivos. Tal
es lo que se aprecia en los siguientes testimonios expresados por los y las
estudiantes, luego de participar en las practicas didacticas antes descritas:

Las aulas deben ser espacios resignificados, no solo como los luga-
res donde se transmite, genera, comparte, construye o se aborda el
conocimiento, sino como la oportunidad de develar otros elementos
sensoriales y sentimentales que poseen los sujetos que habitan esos
espacios, pues dichos elementos le permitiréan al estudiante fortalecer
sus procesos cognitivos y emocionales desde actividades pedagégicas
que involucran cada aspecto que lo configura como individuo en pro-
ceso de formacién. (maestro, estudiante del Diplomado Perspectivas
Pedagégicas, Universidad de Medellin, Colombia)

Esa fue la tGltima materia de mi carrera y creo la que mas me interes6
con respecto a la tematica y como propuesta pedagdgica y humana,
me ayudd a entender como se puede conjugar en la practica, cuerpo y
pensamiento filoséfico, tension que siempre quise enfrentar y proble-
matizar (...) En fin, permitié6 que se creen vinculos entre nosotros en
muy poco tiempo, y creo que eso lo debemos al espacio y la metodo-
logia distinta que idearon para la materia. M&s cuerpo, méas empatia y
simpatia, imagicamente! Espero que esta propuesta tan valiosa de ofre-
cer un aprendizaje realmente distinto, en donde el cuerpo no sea solo
“un resto”, ipueda ampliarse en los afnos que vienen y cambiar el espa-
cio académico! (estudiante francesa de intercambio, carrera de Artes,
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos Aires, correo
electronico a las docentes)

Para concluir, agregariamos que esa magia que la estudiante francesa
percibe en la articulacién entre «<mas cuerpo, mas empatia y simpatia» y la

83



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

84

necesidad de propiciar espacios sensibles para el aprendizaje segin mani-
fiesta el maestro de la Universidad de Medellin, es la eficacia performativa
que emerge de estas metodologias que recuperan la potencia del senso-
rium comune, para desplegar una reciprocidad afectante y coconstruir asi
una pedagogia de la vincularidad en los espacios de la educacién.

Conclusiones. Palabras finales hacia nuevas aperturas

La primera conversacién nos permitié profundizar en la comprensién
de la piel como epidermis existencial (Cardona Rodas) mediadora de los
vinculos con el mundo, en el marco de una ontologia relacional encar-
nada que entendemos como un universal situado (Castro-Gémez), en
tanto variaciones culturales de experiencias corporales compartidas
(Franco Citro). Asimismo, fuimos expandiendo la nocién de tactilidad,
para abordarla en su entrelazamiento con lo gustativo, lo olfativo y lo
visual, a partir de las nociones mas amplias de carne con el mundo
(Merleau-Ponty), lo haptico (Deleuze) y el sensorium commune (Serres).
Finalmente, describimos los movimientos de apertura y cierre de esta
epidermis existencial, que gravita entre las fuerzas del placer y displacer
ligadas al eros, tdnatos y gnosis encarnados.

En la segunda conversacién, mostramos cémo nuestro trabajo
docente en las universidades ha intentado crear otros espacios pedagdgi-
cos en donde emerjan acontecimientos sensibles que hasta hoy resultan
poco habituales en la academia, a la manera de una heterotopia ima-
ginada. Asi reflexionamos sobre cémo en nuestras clases, a partir del
interjuego de tocar y ser tocado, ver y ser visto, hablar y ser hablado en la
tactilidad de la provocacién estética, emerge aquella ontologia relacional
encarnada como un modo de afeccién micropolitica reciprocitaria para
vivenciar nuestras corporalidades en el rizoma intersubjetivo.

Finalmente, queremos agregar que este escrito representa solo una
vivencia méas en nuestros pasos por una senda que no intenta tanto un
lugar de llegada o un destino de quietud, sino méas bien vivencias en
memoria para interrogarnos, desde nuevos horizontes que conjugan lec-
turas, escrituras y experiencias en los campos de la filosofia, la historia, la
etnografia y la pedagogia. Asi, buscamos hacer del didlogo investigativo y
docente, un encuentro con el otro para conversar, también para escuchar



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

y escucharse en ese tiempo del lenguaje, que es el de la contemporanei-
dad de los hombres y mujeres, pero también el de sus memorias y el de
sus deseos y proyecciones. Seguiremos, entonces, intentando dar nuevos
pasos en ese intenso y comprometedor camino que es el conocimiento,
entendiéndolo como una apertura a las multiples perspectivas sensibles y
reflexivas del ser.

Para concluir, la figura 6 muestra una fotografia de Nora Margarita
Vargas, maestra de la Universidad de Medellin, en la que proyecta las tex-
turas de la carne en aquella figurabilidad de devenires intersubjetivos de
la piel-cuerpo-subjetividad, plegamientos correlativos entre el adentro y
afuera que se multiplican como en un juego de espejos con si mismo y
con los otros, en los rostros de las mediaciones de una ontologia relacio-
nal encarnada.

Figura 6. Texturas de la carne en el rostro de los 6rganos

Fuente: Nora Margarita Vargas, 2016.

85



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

86

Referencias

Aristételes. (2018). Obra biolégica. De partibus anmalium. De motu anima-
lium. De incessu animalium. KRK Ediciones.

Bartra, R. (2014). Antropologia del cerebro. Conciencia, cultura y libre albe-
drio. FCE.

Bataille, G. (2008). La conjugacion sagrada. Ensayos 1929-1939. Adriana
Hidalgo Editora.

Berger, J. (2017). Modos de ver. Editorial Gustavo Gili.

Cardona Rodas, H. (2011). La experiencia clinica colombiana ante lo monstruoso
y lo deforme. Relaciones, 32(126), 171-202. http:/www.scielo.org.mx/pdf/
rz/v32n126/v32n126a7.pdf

Cardona Rodas, H. (2012). Experiencias desnudas del orden. Cuerpos mons-
truosos y deformes. Universidad de Medellin.

Cardona Rodas, H. (2016). Iconografias médicas. Dermatologia clinica en
Colombia y Esparia durante la segunda mitad del siglo XIX [tesis doc-
toral, Universitat Rovira i Virgili]. https:/www.tdx.cat/handle/10803/399229

Cardona Rodas, H. (2017a). Testimonios visuales de la violencia: el cuerpo dese-
cho. EnJ. L. Ramirez Torres; H. Cardona Rodas (coordinadores). Narrativas
corporales de la violencia y estéticas del dolor (pp. 105-132). Universidad
de Medellin; La Cifra Editorial.

Cardona Rodas, H. (2017b). Colonialidad de poder y biopoliticas etnoraciales. Bole-
tim do Museu Paraense Emilio Goeldi. Ciéncias Humanas, 12(2), 571-594.
http://www.scielo.br/pdf/bgoeldi/v12n2/1981-8122-bgoeldi-12-2-0571.pdf

Cardona Rodas, H. (2017c). El cuerpo como territorio de afirmacién politica en
el dispositivo fotogréafico. En N. A. Cabra Ayala; C. Aschner Restrepo (edi-
tores), Saberes ndmadas. Derivas del pensamiento propio (pp. 279-294).
Universidad Central.

Cardona Rodas, H. (2019a). Cuerpo-piel-lenguaje. La sifilis en el campo de enun-
ciacién de la dermatologia clinica. Secuencia, 104, 1-30. http:/www.scielo.
org.mx/pdf/secu/n104/2395-8464-secu-104-e1608.pdf

Cardona Rodas, H. (2019b). Discursos y recorridos en la corporalidad del tiem-
po-espacio. Revista de Filosofia Aurora, 31(53), 619-638. https://periodicos.
pucpr.br/index.php/aurora/article/view/24541/23595

Cardona Rodas, H. (2020a). La enfermedad como signo y las formas simbdlicas
del cuero enfermo en el horizonte de comprensiéon de la dermatologia



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

decimonédnica. Satide e Sociedade, 29(2), 1-15. https:/www.scielosp.org/
pdf/sausoc/2020.v29n2/e180294/es

Cardona Rodas, H. (2020b). Chivo expiatorio, intercambio sacrificial, violencia
y corporalidad. Sociologia, problemas e préticas, 92, 37-92. http:/www.
scielo.mec.pt/pdf/spp/n92/n92a02.pdf

Castro-Gémez, S. (2017) ¢Qué hacer con los universalismos occidentales? En N.
A. Cabra Ayala; C. Aschner Restrepo (editores). Saberes némadas. Derivas
del pensamiento propio (pp. 127-148). Universidad Central.

Crosby, A. (1999). Imperialismo ecolégico: la expansién biolégica de Europa,
900-1900. Critica.

Csordas, T. (2010) Modos somaéticos de atencién. En S. Franco Citro, Cuerpos
plurales. Antropologia de y desde los cuerpos (pp. 83-104). Biblos Culturalia.

Dagognet, F. (1993). La peau découverte. Synthélabo.
Deleuze, G. (1989). El pliegue. Leibniz y el Barroco. Paidés.
Deleuze, G. (2009). Francis Bacon. Légica de la sensacién. Arena Libros.

Didi-Huberman, G. (2005) Venus rajada. Desnudez, sueno, crueldad. Edito-
rial Losada.

Didi-Huberman, G. (2009). La imagen superviviente. Historia del arte y tiempo
de los fantasmas segun Aby Warburg. Abada Editores.

Dussel, E. (2000). Europa, modernidad y eurocentrismo. En E. Lander (com-
pilador), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas latinoamericanas (pp. 41-53). Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales.

Elias, N. (1993[1939]). El proceso de civilizacion. FCE.
Foucault, M. (1987[1975]). Vigilar y castigar. Siglo XXI.

Foucault, M. (1995[1976]). Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber.
Siglo XXI.

Foucault, M. (2010). El cuerpo utdpico. Las heterotopias. Nueva Vision.

Franco Citro, S. (1997). Cuerpos festivo-rituales: un abordaje desde el rock
[tesis de licenciatura, Universidad de Buenos Aires].

Franco Citro, S. (2000a). El anélisis del cuerpo en contextos festivo-rituales: el
caso del pogo. Cuadernos de Antropologia Social, 12, 225-242.

Franco Citro, S. (2000b). El cuerpo de las creencias. Suplemento Antropoldgico,
35(2), 189-242.

87



Silvia Franco Citro, Hilderman Cardona Rodas

88

Franco Citro, S. (2002). De las representaciones a las préacticas: la corporalidad
en la vida cotidiana. Acta Americana. Revista de la Sociedad Sueca de
Americanistas, 10(1), 93-112.

Franco Citro, S. (2003). Cuerpos significantes. Una etnografia dialéctica con los
toba takshik [tesis doctoral, Universidad de Buenos Aires].

Franco Citro, S. (2009). Cuerpos significantes. Travesias de una etnografia dia-
léctica. Editorial Biblos.

Franco Citro, S. (2014) Hacia una perspectiva interdisciplinaria sobre la eficacia
ritual: corporalidad, emocién y goce. En A. P. Oro y M. Tadvald (organi-
zadores), Circuitos religiosos: pluralismo e interculturalidad=Circuitos
religiosos: pluralismo e interculturalidad (pp. 141-168). Cirkula.

Franco Citro, S. (2018) Desplazamientos y transmutaciones en el Chaco argen-
tino: entre la antropologia, el arte y el ritual. En M. Giordano (coordinador),
De lo visual a lo afectivo. Précticas artisticas y cientificas en torno a
visualidades, desplazamientos y artefactos (pp. 21-49). Biblos.

Franco Citro, S.; Rodriguez, M. (2020). Materialidades afectantes, memorias
reflexivas y ensayos performaticos. Movilizacién de saberes encarnados
en la universidad. Revista Ciencias Sociales y Educacion, 9(17), 23-56.
https://doi.org/10.22395/csye.vOnl17a2

Grmek M. (1963). Geographie medicale et histoire des civilisations. Annales,
18(6), 1071-1097.

Grmek M. (1969). Preliminaires d'une etude historique des maladies. Annales,
24(6), 1473-1601.

Hall, E. (2003[1966)). La dimensién oculta. Siglo XXI.

Howes, D. (editor). (1991). The Varieties of Sensory Experience. University of
Toronto Press.

Le Breton, D. (2005). Cuerpo sensible. Ediciones Metales Pesados.

Le Breton, D. (1999). Las pasiones ordinarias. Antropologia de las emociones.
Nueva Vision.

Mauss, M. (2009) Ensayo sobre el don. Forma y funcién del intercambio en las
sociedades arcaicas. Katz.

Melich, J.-C. (2014). Légica de la crueldad. Herder

Merleau-Ponty, M. (1986[1964)). El gjo y el espiritu. Paidés.
Merleau-Ponty, M. (1993[1945]). Fenomenologia de la percepcién. Planeta.
Merleau-Ponty, M. (2010[1964]). Lo visible y lo invisible. Nueva Vision.



Hacia una ontologia relacional encarnada en la epidermis existencial de las tactilidades

Mignolo, W. (2003). Historias locales/diserios globales: colonialidad, conoci-
mientos subalternos y pensamiento fronterizo. Akal.

Miller, E. (1979). Armonia y disonancia en una sociedad. Los Tobas argentinos.
Siglo XXI.

Nietzsche, F. (2011[1887]). La genealogia de la moral. Editorial Gredos.
Picard, D. (1986). Del cédigo al deseo. Paidos.
Segato, R. (2018). Contrapedagogias de la crueldad. Prometeo.

Sennett, R. (2007). Carne y piedra, El cuerpo y la ciudad en la civilizacién occi-
dental. Alianza Editorial.

Serres, M. (2002). Los cinco sentidos. Ciencia, poesia y filosofia del cuerpo.
Taurus.

Todorov, T. (1998). La conquista de América. El problema del otro. Siglo XXI.

Wright, P. (1997), Being-in-the-dream. Postcolonial Explorations in Toba Ontology
[Ph. D. dissertation, Temple University].

89



