
https://doi.org/10.29101/crcs.v31i0.24279

e-ISSN 2448-5799, UAEM, vol. 31, 2024, e24279

Recepción: 
04/07/2024
 
Aprobación:  
11/11/2024

Publicación:
10/12/2024

Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde 
una Sociología de las Sensibilidades

The Social Fabric of Disgust: Contributions 
from a Sociology of Sensibilities

Ana Lucía Cervio      https://orcid.org/0000-0002-6244-3662

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET),  
Universidad de Buenos Aires, Argentina, anacervio@gmail.com

Abstract: Disgust is an emotion that operates through the 
embodied imposition of sensory images that describe the 
object of repulsion/rejection in a given time-space. Through 
the narrative review of specific bibliography, this article aims 
to systematize a set of theoretical perspectives that enable  
outlining a view on disgust as a sensible index of social  
processes. To reach that objective, the logic of contamination 
and hierarchization from which disgust operates is discussed, 
the notion of “projective disgust” is revisited for addressing 
social relations with alterity that take place in capitalism, 
and some theoretical-analytical openings about the social  
structures of “the disgusting” elaborated from a Sociology of 
Sensibilities are proposed.
Key words: disgust, politics of sensibilities, projective disgust, 
alterity, social structure.
Resumen: El asco es una emoción que opera a través de la 
imposición encarnada de imágenes sensoriales que describen 
aquello que es objeto de repulsión/rechazo en un tiempo-espacio 
dado. A partir de la revisión narrativa de bibliografía específica, 
este artículo se propone sistematizar un conjunto de perspectivas 
teóricas que posibilita delinear una mirada sobre el asco  
como índice sensible de procesos sociales. Atendiendo a 
dicho propósito, se discuten las lógicas de contaminación y  
jerarquización desde las que opera el asco, se retoma la noción  
de “asco proyectivo” para el abordaje de las relaciones sociales  
con la alteridad que tienen lugar en el capitalismo, y se proponen 
algunas aperturas teórico-analíticas acerca de las estructuras 
sociales de lo asqueroso, elaboradas desde una sociología de  
las sensibilidades.
Palabras clave: asco, políticas de las sensibilidades, asco proyectivo, 
alteridad, estructura social.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

2

Introducción

El asco está presente en la vida cotidiana de maneras tan naturales y 
evidentes como desapercibidas e irreflexivas. Si bien es una de las emo-
ciones más viscerales, en tanto puede comportar reacciones físicas ante 
la presencia de objetos, sujetos o situaciones que provocan rechazo, es 
también una emoción que moldea gran parte de las rutinas cotidia-
nas. Higienizar el cuerpo para camuflarlo de olores animales, lavar los  
dientes para esconder la hediondez que producen gérmenes y bacte-
rias en la boca, buscar espacios de intimidad para defecar u orinar, mantener 
los alimentos refrigerados y en buenas condiciones para su ingestión 
son, entre otros, ejemplos que muestran que el asco es un poderoso 
modelador de las rutinas cotidianas y de las prácticas de intimidad.  
En paralelo, también es una emoción que configura relaciones sociales, 
pues no sólo establece estándares y tipos de contactos esperados/permi-
tidos entre personas y grupos, sino que además define los umbrales de 
tolerancia social que se activan frente a la inminencia de los “extraños”. 

Definido en sus equivalencias con la repugnancia, la repulsión y  
la aversión (RAE, 2024),1 el asco es una emoción que surge a partir de la 
proximidad de cuerpos u objetos a los que, a priori, se les ha conferi-
do un efecto “perjudicial” u “ofensivo” y, por lo tanto, activa concretas  
reacciones de rechazo o repulsión (Miller, 1998; Nussbaum, 2006).  
Percibir un olor nauseabundo en la calle, constatar la falta de higiene  
en la cocina de un restaurante, tocar una textura húmeda y pegajosa,  
ver a alguien vomitar, o compartir el asiento en el transporte pú-
blico con una persona con mal aliento constituyen algunas postales  
cotidianas tramadas por el asco.

Este artículo se propone como una aproximación sociológica si-
tuada a las estructuras sociales de lo asqueroso. Considerando al asco  
como una emoción que opera a través de la imposición encarnada de  
imágenes sensoriales que describen aquello que es objeto de repulsión/ 

1 En este artículo, los términos “asco” y “repugnancia” son utilizados en forma 
intercambiable. No sólo porque suelen ser equivalentes en su uso corriente, sino 
también porque la Real Academia Española (RAE, 2024) los define como sinónimos. 
Asimismo, esta decisión implica aceptar, desde una sociología de las sensibilidades,  
que ambas designaciones señalan relaciones de exclusión, repulsión y rechazo hacia la  
cosa “asqueante”/“repugnante” y sus efectos sociales (Ahmed, 2015), así como respuestas 
emocionales ante objetos/sujetos que poseen determinadas características cuya 
valoración normativa suscita rechazo o distanciamiento (Nussbaum, 2014).



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

3

rechazo, se parte del supuesto de que es un clasificador moral y social  
potente desde el cual se edifican buena parte de las interacciones  
cotidianas. En conexión con las lógicas de contaminación y jerarquización 
(Rozin et al., 2008a y 2008b), lo asqueroso es socialmente establecido 
desde la oposición y la exclusión, correspondiendo a todo aquello que 
se encuentra “fuera de lugar”, sea por anómalo, ambiguo u excesivo.  
Es precisamente la condición de estar por fuera de (los tiempos-espacios 
sociales) y, a la vez, expresarse en lo más profundo del cuerpo/emoción, 
lo que constituye al asco en un elemento clave de las políticas de las  
sensibilidades contemporáneas. 

Teóricamente, dichas políticas son comprendidas como “el conjunto 
de prácticas sociales cognitivo-afectivas tendientes a la producción, 
gestión y reproducción de horizontes de acción, disposición y cogni-
ción” (Scribano, 2017: 244). Se trata de procesos sociales que no sólo  
organizan las preferencias y valores de los sujetos, sino que también 
establecen los parámetros para la gestión del tiempo-espacio en el que 
se inscriben las interacciones cotidianas. Tal operatoria, desapercibida 
y naturalizada como un modo pretendidamente único y personal de  
sentir y apreciar el mundo que tienen las personas, (re)produce las  
estructuras y relaciones de dominación mediante prácticas y emociones  
cotidianas (ira, esperanza, felicidad, angustia, vergüenza, asco, cansancio, 
etc.). Desde una mirada sociológica, el estudio de las sensibilidades  
posibilita observar tanto los modos en que las estructuras de poder  
configuran prácticas y sentires, promoviendo la reproducción del or-
den social, así como alumbrar las intersticialidades y experiencias de  
cambio que, más allá de la resignación, emergen como formas de “resis-
tencia” al orden imperante. Es precisamente en esta operación cotidia-
na, inadvertida y socialmente regulada (cómo se sienten los sujetos y  
cómo actúan frente a ese sentir) donde anida el poder social de las  
sensibilidades y sus potencialidades analíticas. 

En el marco de una línea de investigación sobre las dinámicas de 
habitabilidad y la configuración de sensibilidades en las ciudades  
contemporáneas, la pregunta por la alteridad (de clase/etnia-raza y  
género) ha abierto una serie de desafíos teóricos entre los cuales la  
problematización del asco, junto a otras emociones asociadas, ha  
emergido como una dimensión a ser examinada en profundidad (Cervio, 
2022a, 2022b y 2021). En términos generales, la alteridad señala los 
modos en que las sociedades son construidas, percibidas y sentidas  
a partir de las diferencias y distancias que involucran los sujetos y las  



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

4

relaciones sociales en las que estos participan. La configuración del otro 
como no idéntico a mí es un aspecto nodal para la instauración de las rela-
ciones yo/tú, nosotros/ellos en las que el otro es, precisamente, ese que yo no 
soy. En este marco, la alteridad forma parte de la experiencia del encuentro, 
de la posibilidad creativa y colectiva que se aloja en toda forma de comu-
nidad. Pero también es una relación de origen sobre la que se montan las 
múltiples variantes de la desigualdad social que constituyen al otro como 
una amenaza, una falla o un agravio. 

La indagación teórica y empírica de las dinámicas segregacionistas 
que atraviesan y configuran las experiencias del habitar en contex-
tos de pobreza y precariedad urbana en Argentina durante las últimas 
décadas ha permitido concluir que la diferenciación, la desigualdad y el  
distanciamiento social entre sujetos que se reconocen “extraños” promue-
ven una concreta espacialización de la alteridad (Cervio, 2022a, 2022b, 
2021; Cervio y Vergara, 2017). En adición, dicho proceso estimula la  
desconfianza, el miedo y la inseguridad como emociones que refuerzan 
los múltiples muros, bordes y fronteras (materiales y simbólicas) que 
caracterizan a la ciudad segregante (Scribano y Cervio, 2018; Cervio, 
2019a y 2019b). Desde esta mirada, la figura del otro —pobre, indo-
cumentado, inmigrante, negro, persona en situación de calle, indígena, 
etc.— opera como un mecanismo social que reafirma lo que ha sido  
designado como “más allá” o “por fuera de”, robusteciendo la demarca-
ción entre el “adentro/afuera” de lo social. 

Sin embargo, el otro no existe per se. Es la resultante de una varie-
dad de prácticas, discursos y relaciones de poder tendientes a construir  
una ontología de la extrañeza que naturaliza las diferencias y des-
igualdades sociales bajo la rúbrica del miedo, la sospecha y el peligro  
(Mbembe, 2018; Ahmed, 2000). Es en los intersticios de este diag-
nóstico y problematización donde la pregunta por el asco adquiere 
sentido en tanto emoción que —con problemática frecuencia— funge 
como mediación y contenido de las interacciones (reales o socio-ima-
ginarias) con los otros en la ciudad, devenidos extraños, peligrosos y  
amenazantes.

En los términos apuntados, con el objetivo de profundizar en 
la relevancia teórica y política del asco como emoción que atraviesa 
y configura buena parte de las experiencias y sensibilidades urbanas  
contemporáneas, este trabajo se propone efectuar una revisión teórico-
conceptual de la temática desde una sociología de las sensibilidades.  
Para alcanzar dicho objetivo —y aún incursionando en el riesgo de  



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

5

perder el decoro2— se ha elaborado la siguiente estrategia argumenta-
tiva. En primer lugar, con base en la revisión narrativa de bibliografía  
específica, se sistematiza un conjunto de perspectivas teóricas que con-
tribuyen a delinear una mirada sobre el asco como índice sensible de 
procesos sociales. En segundo lugar, atendiendo al rasgo corpóreo-
afectivo y cognitivo de las emociones, se profundiza en las dinámicas 
de rechazo y repulsión que conforman la base del asco, reparando en 
la contaminación y la jerarquización como lógicas productivas de  
“lo asqueroso” en clave social. En tercer lugar, tras considerar que lo  
asqueroso es (también) un juicio moral que se hace cuerpo/emoción  
en el marco de las dinámicas de estigmatización y estereotipación que 
impone el capitalismo como parte de sus lógicas operativas, se retoma 
la noción de “asco proyectivo” propuesta por Nussbaum (2006, 2010 
y 2019). Se concluye presentando algunas aperturas teórico-analíticas 
acerca de las estructuras sociales de lo asqueroso elaboradas desde una 
sociología de las sensibilidades.

El asco: aproximaciones teóricas

Para comenzar, el asco es una emoción asociada al miedo, a la ofensa e 
incluso a la situación de inferioridad asignada a un objeto, persona o 
situación (Miller, 1998; Nussbaum, 2006; Salles, 2010).  En un célebre 
pasaje de La expresión de las emociones en el hombre y en los animales3 
([1872]1967), Darwin relata —en primera persona— su encuentro con 
un nativo de Tierra del Fuego como una oportunidad para reflexionar 
sobre el asco. En sus palabras: 

2 Miller (1993) reflexiona acerca de los riesgos que trae consigo el estudio del asco. 
En tal sentido, inicia su trabajo interpelando cómo juega la mirada social, y académica  
en particular, sobre investigadores que analizan dicha emoción. Teniendo en cuenta que  
lo esencial del asco es el rechazo por aquello que causa repulsión, para la autora “el  
contacto con lo asqueroso vuelve a una misma asquerosa. Estudiar el asco significa 
arriesgarse a quedar contaminada” (Miller, 1993: 711; la traducción es nuestra).
3 El asco es una de las 32 emociones estudiadas por el naturalista inglés. Enfatizando en 
el asco derivado del acto de comer o saborear (disgust), Darwin sostiene que se trata de  
una emoción reactiva frente a la ofensa de los sentidos (gusto, olfato) que provoca la 
presencia de un objeto o sujeto. Además, elabora una lista de expresiones corporales que  
conecta directamente con el asco, tales como el fruncimiento de las cejas y la nariz, 
movimientos de la boca, sonidos guturales, etcétera.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

6

(…) habiendo un indígena tocado con el dedo un trozo de carne fría en conserva 
que yo me disponía a comer, manifestó el más profundo disgusto al notar su 
blandura. Por mi parte, experimentaba la misma sensación viendo a un salvaje 
desnudo llevar sus manos a mi comida, aun cuando estas manos no me pareciesen 
sucias (Darwin,1967: 10-11).

En esta escena, el asco, asociado a la inferioridad y animalidad colonial, 
ocupa un lugar central. En efecto, al cuerpo nativo-no blanco le produce 
repugnancia la carne blanda y fría, por su parte, al cuerpo-blanco-europeo  
le repugna la presencia de un “salvaje desnudo” tocando su comida, aun 
cuando no haya prueba alguna de suciedad.  Es decir, al colono le repugna 
el hecho de que el colonizado contamine (con su presencia, con su dedo, 
con su cuerpo) la comida que introducirá en su organismo. La repugnancia 
es efecto de la proximidad del extraño o, si se quiere, del peligro conta-
minante que supone la presencia del cuerpo-otro, más allá (o más acá) de 
cualquier evidencia de “contaminación” que pudiera portar o traer consigo 
ese otro. 

Esta breve crónica muestra, al menos, dos aspectos solidarios: por 
un lado, que la alteridad (“salvaje”, “indígena”) se construye performati-
vamente como repugnante sólo cuando se aproxima al sujeto y exhibe su 
amenaza potencial (en este caso, la posibilidad de contaminar la comi-
da de Darwin). Por otro lado, el asco tiende a orientarse hacia objetos/
sujetos considerados bajos o inferiores, al punto que esa cualidad —“por 
debajo de mí”, “menos que yo”— es precisamente la que termina constitu-
yendo, para el sujeto asqueado, una propiedad inherente del objeto/sujeto 
que produce repugnancia. Ambos aspectos muestran que, además de su 
inobjetable naturaleza carnal y sensorial, el asco es una emoción moral e 
histórica adecuada para la indagación de lo social.

Ahora bien, además de las nociones de proximidad y jerarquización 
que se derivan de la escena anterior, Darwin define al asco como “toda  
sensación que ofenda al sentido del gusto” (Darwin, 1967: 10). La ofensa 
a los sentidos que provoca el disgust es relacionada por el científico inglés  
con la posibilidad de que la proximidad o el contacto de un objeto/per-
sona/suceso extraño “rompa” con las costumbres de quien siente asco.  
De hecho, para la RAE (2024), en su segunda acepción, ofender es “Ir en 
contra de lo que se tiene comúnmente por bueno, correcto o agradable. Ofen-
der el olfato, el buen gusto, el sentido común”. Aunque Darwin se detiene, 
principalmente, en las conexiones entre el asco y la comida, es interesante  
notar que dicha emoción aparece como una reacción sensible (encarna-
da) frente a la presencia de algo o alguien que se evalúa como peligroso o  



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

7

amenazante, y cuya proximidad puede llegar a desestabilizar (es decir, 
ofender, contagiar, infectar, enfermar) el orden conocido y esperable de 
las cosas. 

Desde una mirada sociológica que articula las emociones, los pro-
cesos sociales y las configuraciones de poder, Elias (2016) sostiene que 
el asco —junto con el miedo y la vergüenza— reviste un lugar central  
para el proceso civilizatorio. En términos globales, dicho proceso con-
siste en el cambio de las estructuras sociales y su refracción en el orden 
del comportamiento y la sensibilidad. Lejos de ser el resultado de un 
conjunto caótico de azares y movimientos arbitrarios, e incluso sin ser 
fruto de una planificación racional, el aludido cambio histórico sigue 
una orientación determinada. El incremento sostenido de relaciones  
recíprocas entre los hombres produce interdependencias, dando origen 
a “un orden que es más fuerte y coactivo que la voluntad y la razón de  
los individuos aislados que lo constituyen” (Elias, 2016: 536). 

Este proceso civilizatorio, que involucra transformaciones concre-
tas en los entramados sociales, se activa por y a partir de cambios es-
pecíficos en los comportamientos y emociones. En el plano individual,  
las coacciones sociales externas dan paso a autocoacciones, las cuales 
operan como mecanismos de regulación y autocontrol de las conduc-
tas de acuerdo a lo socialmente aceptado y esperado. De modo que re-
frenar la agresividad, controlar los instintos, y hasta sentir repugnancia 
por comportamientos “socialmente incorrectos”, constituyen transfor-
maciones corporales-sensibles vivenciadas por el individuo a partir del  
nuevo orden de interdependencias en el que vive y con-vive.

En este marco, la repugnancia emerge como un indicador específico  
del desarrollo social, pues conforme aumenta el inventario de técnicas, 
dispositivos y prácticas de higiene y decoro y, en simultáneo, disminuyen 
los umbrales de tolerancia social a la suciedad y a los productos corpora-
les, avanza el proceso civilizatorio. En efecto, para este autor, el desagrado 
constituye el reverso solidario de la vergüenza y se conecta, sin mayores 
mediaciones, con el miedo o temor a transgredir prohibiciones sociales.  
En esta línea, el desagrado “se produce cuando algo ajeno al individuo 
afecta a sus zonas de peligro (…) [es] una excitación de disgusto o miedo 
que surge cuando otra persona quiebra o amenaza con quebrar la escala 
de prohibiciones de la sociedad representada por el superyó” (Elias, 2016: 
597). Con todo, la repugnancia y el desagrado son estados del sentir que  
se configuran merced al miedo que provocan las acciones transgresoras  
de los otros, no las propias.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

8

Desde una aproximación antropológica, Douglas aborda la pureza, 
la limpieza y sus anversos. En este marco, aquello que es considerado 
sucio o susceptible de polución es una “materia fuera de lugar” (Douglas, 
2007: 53). Si bien no enuncia una teoría sobre la emoción del asco, 
en su obra es posible inferir reflexiones acerca de la repugnancia que  
genera la impureza y la suciedad. Para esta autora, la suciedad siem-
pre implica un des-orden, es decir, una ofensa al orden conocido de las  
cosas. Como tal, es una especie de “herejía” o “disidencia” que confron-
ta y pone en crisis el sistema de categorías simbólicas que estructura a  
una sociedad. Lo sucio es “anómalo”, “ambiguo”; es decir, el universo de 
“lo fuera de lugar” que desestima el carácter universal e intemporal  
de la pureza como criterio para ordenar y clasificar la materia.

En este sentido, la propuesta de Douglas se orienta a pensar la  
suciedad como uno de los anversos posibles del orden social, en tanto  
refiere a una contravención de los esquemas de clasificaciones operan-
tes o —si se prefiere— una forma social “que incluye todos los elementos  
rechazados por los sistemas ordenados” (Douglas, 2007: 54). En este 
marco, la noción de contaminación es nodal, pues se vincula con el 
peligro que supone entrar en contacto con lo impuro, es decir, con 
lo “inapropiado” y “residual”, susceptible de contradecir las formas  
aceptadas y aceptables de clasificar, concebir y comprender el mundo.  
En esta dinámica, cualquier forma de “ofensa al orden” instala la  
distinción entre pureza-impureza, y activa mecanismos emocionales 
asociados con la repugnancia.

Rozin et al. (2008a) analizan el asco indicando, en primer término, 
la relativa falta de interés que dicha emoción ha tenido en el campo  
de la psicología hasta entrados los años noventa. En efecto, además del 
clásico aporte de Darwin (1967) y el trabajo seminal de Angyal (1941), 
los autores mencionan que será recién con Ekman (1992) —quien lo 
incluye como una emoción básica junto con el miedo, la tristeza, la ira, 
la alegría y la sorpresa— cuando el asco comience a ser un fenómeno de 
interés académico. 

En términos generales, el asco es humano y confiere humanidad, pre-
cisamente porque establece una frontera concreta respecto del mundo  
animal (Rozin et al., 1999; Miller, 1998). En esta dirección, diversos  
autores asignan un papel central a dicha emoción en el proceso de  
humanización, argumentando que el asco tiene por objetivo “disfra-
zar” la naturaleza animal de las personas y, desde allí, proteger al cuerpo  



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

9

mediante el rechazo de elementos capaces de degradarlo, envilecerlo o  
enfermarlo (Rozin et al., 2008b; Miller, 1998). 

Desde esta mirada, el asco puede ser pensado como una emoción 
fronteriza que materializa, en términos corpóreo-afectivos, el humano 
deseo de ocultar y expulsar fuera de sí todo rastro que recuerde el origen 
animal. Los objetos primarios de asco son aquellos que se derivan de ani-
males y de productos animales, particularmente elementos que están o 
pueden estar próximos a la descomposición y a la muerte (Angyal, 1941; 
Rozin et al., 2008b; Rozin y Fallon, 1987). En esta línea, tanto los de-
sechos orgánicos (heces, mocos, orina, vómito, pus, cerumen, sangre, 
etc.) como los cadáveres son objetos básicos de repugnancia, dado que 
cualquier contacto “contaminante” con ellos aloja la amenaza de que el 
sujeto sea “degradado” a la condición de animal y enfrentado a su propia 
muerte (Miller, 1998).4 

Ahora bien, aunque el asco se vincula originariamente con la  
relación conflictiva que el sujeto mantiene con su naturaleza animal,  
algunas características que comparte con los animales no humanos 
no le producen asco. En efecto, dado que ni la agilidad, la destreza o 
la fuerza animal repugnan, es evidente que dicha emoción anida en  
todos los aspectos animales que le recuerdan al sujeto su vulnerabilidad.5 
Así, la tendencia a trascender la finitud corporal, ocultando la muerte  
y la inevitable descomposición, conforma la matriz antroponegacio-
nista sobre la que se asienta el asco. Una emoción imbuida de miedo,  
pero también atravesada en forma crucial por el afán obsesivo de huir 
de la muerte y de toda forma de vulnerabilidad asociada a la condición 
animal (Nussbaum, 2006 y 2019). En este contexto, puede afirmarse 
que el asco es una emoción-frontera que posibilita resguardar el lími-
te entre lo humano y lo animal, confiriendo al sujeto una imagen de sí  
que no es.  

4 Para Angyal (1941), el asco se produce cuando se entra en contacto directo con 
objetos sobre los que se proyecta el miedo a mancharse. Estos objetos suelen ser 
desechos humanos y animales (excrementos, cadáveres, fluidos corporales) que 
resultan contaminantes no porque sean nocivos per se, sino porque son evaluados 
como inferiores. Para este autor, el asco también está asociado con lo “anormal”. No 
se trata de un mero reflejo natural que se activa automáticamente, sino que tiene  
amplias connotaciones cognitivas y sociales.
5 No es casual que las lágrimas sean la única secreción corporal que, en general, no 
produce asco: “presumiblemente porque se consideran únicamente humanas y, por  
lo tanto, no nos recuerdan lo que tenemos en común con los animales” (Nussbaum, 
2006: 109).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

10

Contaminación y jerarquización: los entramados cognitivos del asco

Inscrito en una suerte de dimensión fantasmagórica que define al  
sujeto desde lo que éste no es, el asco rechaza al objeto repugnante  
mediante la operación de dos lógicas productivas concomitantes: la con-
taminación y la jerarquización.

El asco extiende su campo de operación mucho más allá del disgusto  
o del mal sabor. En términos descriptivos, se trata de una emoción que 
implica el rechazo hacia algo o alguien que se percibe como peligro-
so dada su capacidad de contagiar, infectar o contaminar debido a su  
proximidad, contacto o ingestión. Esta emoción puede ir acompaña-
da (aunque no como condición necesaria) por reacciones físicas tales  
como vómitos, náuseas, tos, estremecimiento, erizamiento de la piel, 
etc. De este modo, el asco puede ser comprendido como una reac-
ción de rechazo hacia objetos, sujetos o situaciones cuya proximidad es  
evaluada como un riesgo/peligro para el cuerpo, así como para el orden 
conocido y esperado de las cosas del mundo en el que el sujeto vive y 
con-vive (Ahmed, 2015; Nussbaum, 2006; Miller, 1998).

El asco produce imágenes sensoriales que describen y se proyec-
tan sobre aquello que es objeto de repulsión: percibir hedores que  
producen arcadas, tocar algo viscoso y húmedo, saborear una textu-
ra gelatinosa y pegajosa, son algunos ejemplos en este sentido. En esa  
dinámica, la totalidad del objeto queda subsumida a los aspectos  
repulsivos definitorios y a las sensaciones resultantes. Las imágenes  
sensoriales ofrecidas por los sentidos, especialmente por los de proxi-
midad o contacto (gusto, olfato, tacto), resultan indispensables para la 
operatoria de la repugnancia (Miller, 1998).

Si bien el asco es una de las emociones más encarnadas, paradójica-
mente, activa un conjunto de significados e implicancias que —más allá 
del cuerpo, sus orificios y secreciones— refractan el orden de lo mo-
ral, social y cultural en una coordenada tiempo-espacio dada (Ahmed,  
2015; Bericat Alastuey, 2005; Figari, 2009; Pinedo, 2020; Fernández 
Poncela, 2024). En este sentido, se comprende que el asco posee un 
contenido cognitivo que no depende exclusivamente de característi-
cas sensoriales, sino también de una serie de definiciones, creencias y  
evaluaciones acerca de “qué es” y “dónde ha estado” el objeto considera-
do repugnante (Ahmed, 2015; Salles, 2010). 

Como en toda emoción, en el asco confluyen mecanismos y dis-
posiciones corporales-cognitivas que traman lo que los sujetos sienten  



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

11

en un determinado contexto, ofreciendo una valiosa orientación acerca 
de sus experiencias encarnadas y afectivas de lo social (Scribano, 2021; 
Ahmed, 2015; Hochschild, 2019). En esta línea, Miller (1998) sostiene 
que la repugnancia hacia ciertos objetos tiene un origen evolutivo y se 
observa en forma generalizada en la mayoría de las sociedades (tal es el 
caso de los desechos corporales, los alimentos en descomposición y los 
cadáveres). Sin embargo, dado su contenido cognitivo, el asco también 
se extiende hacia otros objetos y sujetos mediante la operación de una 
noción potente y productiva: la contaminación.  

De manera general, los objetos susceptibles de contaminar, enfer-
mar, degradar o infectar al cuerpo son rechazados y se transforman en 
objetos repugnantes, más allá de su naturaleza específica. De lo ante-
rior se deduce que la contaminación es una noción ligada a la proxemia  
del objeto/sujeto que —merced a dicha proximidad y posibilidad de 
contacto— se torna “repugnante” (Douglas, 2007). Sin embargo, que 
el asco sea una de las emociones más viscerales —conectada, literalmen-
te, con las vísceras, siendo la náusea6 una muestra de ello— no implica  
que lo sea en forma directa: “está mediada por ideas que ya están im-
plicadas en las mismas impresiones que nos hacemos de otros y en la  
manera en que dichas impresiones emergen como cuerpos” (Ahmed, 
2015: 135). Nuevamente, el asco aparece como una emoción que se 
siente en el cuerpo, pero como producto de una historia de impresio-
nes que el sujeto hereda socialmente. Es decir, éste aprende a sentir asco 
por ciertos objetos/sujetos en un tiempo-espacio dado; a su vez, esas 
sensaciones —ligadas a la idea de contaminación y jerarquización— se 
materializan en prácticas de repugnancia y de rechazo concretas que 
confieren rostros, texturas, olores, colores, etc. a determinados cuerpos 
y a determinados objetos. 

Desde una mirada que suscribe el contenido cognitivo del asco, 
Rozin et al. (1999) describen una secuencia que atraviesa y configu-
ra a dicha emoción. Si bien afirman que ésta se origina a partir de un  
grupo de objetos que se perciben contaminantes porque se aso-
cian con la vulnerabilidad animal, cada sociedad elabora una serie de  
mecanismos que hace extensible dicha emoción a otra diversidad de  
6 Es interesante notar que la RAE (2024) define a la náusea, en su segunda acepción, 
como: “repugnancia o aversión que causa algo”. Es decir, además de ser una respuesta 
fisiológica (arcadas, ganas de vomitar, malestar estomacal, etc.), la náusea es la 
manifestación corporal y emocional frente al rechazo que produce una cosa, persona  
o situación. Con todo, es un ejemplo paradigmático del carácter material/corporal  
que revisten las emociones (Scribano, 2021).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

12

objetos, sujetos y situaciones. Un rasgo característico de esta proyección 
es la “contaminación psicológica”, la cual puede ser comprendida a partir 
de la operación de dos leyes de “magia simpática”: 7 

I)	 Ley del contagio: regida por el principio “una vez en contacto, 
siempre en contacto”, esta ley señala que los elementos que algu-
na vez han estado en contacto siguen por siempre actuando uno 
sobre otro, volviéndose casi imposible que los mismos (así como 
sus mutuas influencias) se despeguen. Por ejemplo, una persona 
puede justificar su rechazo a tomar un jugo que ha estado en con-
tacto con una cucaracha, sin embargo, esa aversión no desaparece 
cuando se le informa que la cucaracha ha sido esterilizada (Rozin 
et al., 2008a). De manera opuesta, como señala Nussbaum (2006), 
esta ley tiene un costado positivo: tal es el caso del deseo de poseer 
o, al menos tocar, objetos que han sido de personas célebres o de 
seres queridos, porque “lo que una vez estuvo en contacto, siempre 
lo estará”.8 

Aplicada al estudio del asco, esta ley señala que los objetos po-
seen una esencia o cualidad inmaterial que se transmite “mágica-
mente” por medio del contacto. En tal sentido, lo interesante no es 
la presencia efectiva de contaminantes que justifiquen la emoción, 
sino la historia de contacto que el objeto ha tenido con lo “con-
taminante”. Característica que, para el propósito de este trabajo, 
habilita a establecer conexiones teóricas entre el asco y la moral.9

7 Los principios de la “magia simpática” que estos autores recuperan para pensar la 
lógica de la contaminación en relación con el asco y su contenido cognitivo se derivan 
de principios homónimos desarrollados por el antropólogo James George Frazer  
en su libro La rama dorada. Magia y religión, publicado en 1890. Desde su mirada,  
para los grupos primitivos, el mundo funciona de acuerdo a dos principios “mágicos”, a 
saber: “(…) primero, que lo semejante produce lo semejante, o que los efectos semejan  
a sus causas, y segundo, que las cosas que una vez estuvieron en contacto actúan 
recíprocamente a distancia, aun después de haber sido cortado todo contacto físico. El 
primer principio puede llamarse ley de semejanza y el segundo ley de contacto o contagio” 
(Frazer, 2006: 35).
8 En una dirección similar, aunque desde una perspectiva antropológica, Douglas (2007) 
refiere a la lógica contaminante que se produce a través del contacto con lo “impuro”. 
Un ejemplo paradigmático que la autora analiza son las reglas de contaminación de los 
brahamanes havik en India.
9 Por ejemplo, en un estudio efectuado por Nemeroff y Rozin (1994), se constató que 
para varios participantes la aversión hacia un sweater utilizado por Hitler no podía ser 
eliminada con nada. Seguidamente, varias de estas personas manifestaron que su rechazo 



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

13

II)	 Ley de similitud: guiada por el principio “cosas similares en su-
perficie, se asemejan en un sentido profundo”, esta ley indica que 
un objeto tiene la capacidad de transmitir sus propiedades a otro 
sólo por el hecho de imitar su forma. Por ejemplo, participantes de 
un estudio rechazaron comer chocolate con forma de excremento 
de perro cuando se les daba a elegir entre éstos y otros trozos de 
chocolate que tenían una forma convencional, a pesar de que los 
sujetos sabían que la composición de unos y otros era exactamen-
te la misma. Una situación semejante aconteció cuando algunas 
personas se negaron a tomar su bebida preferida revuelta con un 
peine sin estrenar (Rozin et al., 2008b). Estos ejemplos muestran 
que si dos o más cosas o situaciones son, en apariencia, similares, 
la acción de contaminación efectiva que ocurre sobre una de ella 
afecta “mágicamente” a la otra. 

Conectada al asco, la ley de la similitud probablemente expli-
que el valor de repugnante con que se perciben y designan ciertos 
objetos y sucesos que, si bien pueden tener una apariencia repul-
siva, existen evidencias que confirman que no son contaminan-
tes. “Lo crucial es la asociación que se hace entre el objeto y la  
sustancia ofensiva aun cuando el objeto en sí no sea repugnante” 
(Salles, 2010: 33). En otras palabras, y retomando el valor heu-
rístico que tiene el asco como índice sensible para la lectura de 
procesos sociales, esta ley hace referencia al “salto infundado”  
que las personas tienden a hacer entre los contaminantes reales 
(que justificarían cognitivamente la emoción) y ciertas cosas,  
sucesos y personas a los que “mágicamente” se les adhieren cuali-
dades repugnantes.

Articulando las producciones del asco que se originan en la con-
fluencia de las dos leyes de “magia simpática” descritas, resulta que la 
configuración social de lo asqueroso es dependiente de las zonas de  
contacto y de las apariencias que se hayan tramado históricamente en  
torno de un objeto, situación o grupo social. Volviendo al relato 
de Darwin (1967), no se trata sólo de que el nativo toque la comida  
del científico inglés sino, fundamentalmente, que lo haga un “salvaje 
desnudo”. Es decir, un objeto repugnante “anterior” cuya proximidad 
no sólo define la repugnancia que el europeo siente aquí y ahora (ley 
por un sweater usado por una persona con hepatitis podía revertirse mediante un lavado o 
esterilización. Con estos ejemplos puede observarse que una característica importante del 
contagio, en paralelo con el asco, es el desplazamiento del orden de lo físico a lo moral.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

14

del contagio) sino que, en simultáneo, confirma al nativo como una  
amenaza que, atravesada por el prejuicio colonial productor de este-
reotipos asociados con lo animal, salvaje y sucio (ley de la similitud), 
despersonaliza y homogeniza al cuerpo-otro-colonizado, confiriéndole 
cualidades repulsivas y contaminantes (Mbembe, 2016; Cervio, 2021 y 
2022a; Pantti, 2016). 

Toda cosa o persona que ha estado en contacto con otra cosa o  
persona evaluada como “repugnante”, se transforma en repugnante para 
el sujeto.10 Este deslizamiento metonímico del asco puede tener, como 
se ha mostrado, dos modulaciones: a) se puede calificar como asque-
roso alguien/algo que estuvo directamente en contacto con el objeto  
de asco (excremento, hongos, mocos); b) se juzga como asqueroso al-
guien/algo que se asemeja a un objeto de asco (texturas pegajosas, super-
ficies húmedas, etc.). Con todo, sea cual sea la dirección que tome dicho  
deslizamiento: 

La repugnancia ata a los objetos uno con otro en el mismo momento en que les 
atribuye un sentimiento negativo, como si “fueran” nauseabundos. El deslizamiento 
entre repugnancia y otras emociones es crucial para esta atadura: el sujeto  
puede experimentar odio hacia el objeto, así como miedo, precisamente como 
un afecto relativo a cómo se “ha introducido” el sentimiento negativo (Ahmed, 
2015: 141).

Una vez “ungido” como repugnante, el sujeto retrocede y expulsa 
al objeto fuera de su entorno para evitar posibles contaminaciones, in-
fecciones o degradaciones de variado cuño. Sin embargo, lo interesante 
de la experiencia de repugnancia en términos sociológicos es que, pese 
a dicho arrojo, la lógica de la expulsión y del rechazo se convierten en la 
“verdad” que el sujeto construye sobre ese objeto y sobre otros que éste 
reconozca como semejantes en el futuro. He aquí la cuestión peligrosa-
mente productiva del asco.

Ahora bien, la confluencia de ambas leyes de “magia simpática” tam-
bién permite pensar, desde una mirada sociológica, que un objeto/suje-
to/situación llega a convertirse en “asqueroso” tras ser calificado como 
tal en el marco de un proceso de jerarquización socialmente configurado 
en el que se evalúa tanto el qué (naturaleza del objeto) como el entre 
objetual (historia de contactos y proximidades). Es decir, en el proceso 
de configuración de los llamados “objetos repugnantes” no sólo opera en 
clave productiva la idea de contaminación (por contagio y similitud),  

10 En proximidad con el teorema de Thomas (1928), según el cual: “Si los individuos 
definen las situaciones como reales, éstas son reales en sus consecuencias”.



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

15

 
sino también un elocuente proceso de jerarquización social que, en no 
pocas direcciones e intensidades, relaciona al asco con el poder.11

En efecto, las conexiones entre asco y poder resultan evidentes cuan-
do, de mínima, se considera la diferenciación y jerarquización de cuerpos 
y espacios que produce la repugnancia (Ahmed, 2015). Las reflexiones  
en torno al asco como índice significativo para una lectura de lo social 
no pueden omitir una consideración crítica respecto a la dirección que  
adquieren las relaciones sociales organizadas en torno a dicha emoción.  
En otros términos, es menester reparar no sólo en los objetos de asco sino 
también en sus orientaciones intersubjetivas. 

Las ideas de contaminación y contagio no son exclusivas del cuerpo; los actos 
pecaminosos y las posiciones más bajas de la jerarquía social también producen 
hedores. Las personas de baja condición social no huelen bien para los que 
disfrutan de una condición elevada, que sienten, además, que los órdenes social  
y político se ven amenazados por el poder de contaminación de órdenes más  
bajos. No cabe duda de que el asco pinta al mundo de un modo especial, de un 
modo evidentemente misantrópico y melancólico (Miller, 1998: 43).

La cita anterior señala que las relaciones sociales fundadas en la 
repugnancia no sólo se dirigen hacia objetos que amenazan con ofen-
der, degradar o contaminar al yo, sino también hacia aquellos que son 
evaluados como inferiores. Por ejemplo, en ciertas culturas las regiones 
“inferiores” del cuerpo están asociadas con la sexualidad, los desechos  
y la naturaleza animal que —mediante el asco y otras emociones, como 
la vergüenza— el sujeto tiende a camuflar y arrojar fuera de su propio  
 

11 Las vinculaciones entre asco y poder cobran especial relevancia en el marco de las 
regulaciones corporales y emocionales que tienen lugar en las sociedades capitalistas, 
en las que una “economía política de la moral” opera poniendo en palabras prácticas y 
sensibilidades que traslucen los procesos de aceptación, naturalización e in-corporación 
de las asimetrías y desigualdades sobre las que se funda el orden social (Scribano, 2013). 
Tal economía, que impacta en la organización de la vida cotidiana, en la sedimentación 
de sentidos comunes y en el establecimiento de relaciones con la alteridad, entre  
otros procesos, se articula con las políticas de las sensibilidades, prescribiendo y 
modelando las formas de sentir y percibir el mundo de los sujetos (Scribano, 2021). 
Comprendido desde la jerarquización, contaminación y rechazo del objeto/sujeto (dis)
valorado como repugnante (Nussbaum, 2006; Ahmed, 2015), el asco conforma una 
modelación emocional crucial para la reproducción de las relaciones de dominación 
capitalistas, en tanto opera anteponiendo un distanciamiento radical con aquello 
percibido como ajeno, extraño y amenazante.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

16

universo social, corporal y emocional.12 De modo que sentir asco por  
algo o alguien implica elaborar un sentimiento de superioridad frente a los 
objetos o sujetos que lo desencadenan. En otros términos, el asco es la re-
acción corporal y emocional a un juicio valorativo anterior según el cual  
una cosa, persona o situación detenta un lugar de inferioridad, o cuyo con-
tacto/proximidad es evaluado como degradante. Desde esta mirada, el  
asco también opera en un registro moral que debe atenderse para compren-
derlo en toda su complejidad. 

Asco proyectivo: alteridad, diferencias y conflictos 

En los últimos años, la reflexión de las ciencias sociales sobre el asco 
se ha visto enriquecida con la aparición de diversos trabajos que reto-
man esta emoción como un nodo de articulación clave para comprender  
políticas de exclusión y procesos segregacionistas de diversa naturaleza 
que se despliegan en las sociedades contemporáneas. Recuperando en 
forma situada y contextual varios de los aportes teórico-conceptuales 
discutidos en este artículo como parte de las propuestas de autoras y 
autores referentes de este campo de problematización, en los últimos 
años el asco ha sido abordado como un mecanismo centralmente des-
humanizante que, en escenarios sociales atravesados por los despla-
zamientos forzados, conflictos bélicos, migraciones y pobreza, entre 
otros, emerge como una respuesta corpórea-afectiva y política frente a  
cuerpos alterizados. Así, considerando las lógicas de la contaminación  
y la jerarquización que regulan en forma concomitante el rechazo por  
lo repugnante, distintos estudios muestran cómo dicha emoción jerar-
quiza a las poblaciones, distingue a los cuerpos polutos e impolutos  
y, desde allí, se erigen concretas políticas de gobierno y segregación  
de corporalidades configuradas desde los imperativos sociales de la  
exclusión, el excedente y la excepción (Fernández de la Reguera, 2022; 

12 Freud sostiene que el olfato es el sentido animal por excelencia, sin embargo, con 
el desarrollo cultural, los estímulos visuales se impusieron sobre los olfatorios. Producto  
“del extrañamiento del ser humano respecto de la tierra, la adopción de una postura  
erecta en la marcha, vuelve visibles y necesitados de protección los genitales hasta  
entonces encubiertos, y así provoca la vergüenza” (Freud, 1989: 97). En este marco,  
para Freud la historia de la repugnancia se conecta, evolutivamente, con el caminar  
erguido y, desde allí, con la relación problemática y, a la vez atractiva, que el hombre  
tiene con los olores de sus genitales; atracción que debe ser reprimida en aras del  
desarrollo cultural.



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

17

Villa Gómez et al., 2019; Rara, 2019; Jesús, 2023; Høy-Petersen, 2021; 
Moreno Figueroa, 2024; Mondoñedo, 2020; Imafidon, 2020; Kuri  
Pineda, 2023). 

En adición, ocupan un lugar de relevancia investigaciones recientes 
que conectan el asco con el miedo, el odio, la ira y la envidia en la confi-
guración de grupos y discursos sociales (Fernández Poncela, 2024; Paris  
Albert, 2020), así como aquellas que abordan la repugnancia hacia  
personas transgénero, en tanto cuerpos disidentes/heréticos percibidos  
desde una hipersexualidad e hipercorporalidad que tiende a ser repelida me-
diante la operación de una lógica moral respaldada en el rechazo  
a cualquier forma de exceso asociado al cuerpo, al goce y al disfrute  
(Miller et al., 2020; Vanaman y Chapman, 2020; Nussbaum, 2019). 

En paralelo, indagaciones sociales sobre la naturaleza intersubjetiva 
del asco examinan los modos en que dicha emoción crea estructuras de 
significado sobre las identidades y experiencias de mujeres y minorías 
sexuales ( Joensuu, 2020; Morcillo y Varela, 2021; Saresma y Tulonen, 
2023; Vera Gajardo, 2022). Otros trabajos abordan los impactos socia-
les del asco durante la pandemia por Covid-19; contexto en el que la  
circulación del virus no sólo movilizó el miedo y la repugnancia ha-
cia cuerpos enfermos o sospechados de estar infectados, sino también  
una serie de discursos mediáticos que incidieron de manera diferencial 
sobre los comportamientos sociales durante la aludida crisis socio-sani-
taria (Fernández Poncela, 2023; Rodríguez-Blanco y Abbruzzese, 2021; 
Marín Posada y Saldarriaga Vélez, 2022; Cano et al., 2021). 

Estableciendo al asco como un eje analítico nodal, o bien como un 
emergente de las investigaciones, los antecedentes citados13 —aunque 

13 Con el objetivo de reponer producciones teórico-empíricas sobre la temática 
publicadas recientemente, para la elaboración de este artículo se efectuó una revisión 
bibliográfica de tipo narrativa (Byrne, 2016; Baumeister y Leary, 1997) mediante la 
consulta de bases de datos académicas y repositorios digitales que incluyen trabajos en 
español, portugués e inglés (Redalyc, Dialnet, SciELO, Conicet-Digital, DOAJ, JSTOR 
y Sage). No obstante, dada la importancia creciente que el asco está teniendo en el  
marco de la producción actual de las ciencias sociales en el Norte y Sur Global, en sus 
conexiones con problemáticas como el racismo, el clasismo, el sexismo, la transfobia, 
la pobreza, las migraciones y la discapacidad, entre otras, se advierte sobre la relevancia 
de efectuar una revisión sistemática de literatura específica orientada a identificar los 
aportes teóricos y desafíos analíticos que el asco en general, y el asco proyectivo y moral 
en particular, han suscitado en la última década en los estudios sociales, así como las  
áreas de vacancia teóricas y metodológicas que se identifican en dicho campo  
problemático. Por razones de espacio, tal revisión será objeto de un próximo trabajo.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

18

no exhaustivos— ponen en evidencia cómo las formaciones de repugnancia 
deben ser analizadas e interpretadas de manera contextual y situada, 
ponderando los mecanismos y significados sociales, políticos, econó-
micos y culturales que participan en la movilización de dicha emoción  
sobre determinados grupos sociales. Es precisamente sobre esta proble-
mática modulación del asco sobre la que interesa avanzar en este apartado. 

El asco produce jerarquías y evalúa sin miramientos. A partir de juicios 
morales, construye objetos y sujetos de repugnancia. Al igual que el despre-
cio, concibe a su objeto como algo bajo, perverso, inferior, etc. que, como tal, 
es capaz de corromper y/o degradar con su sola proximidad.14 En esta línea, 

14 Esta definición abre la oportunidad para establecer, al menos sintéticamente, 
la distinción entre el asco y dos emociones con las que frecuentemente aparece  
relacionado en la literatura especializada: el miedo (fear) y el desprecio (contempt). 
En términos específicos, el asco puede ser comprendido como una manifestación 
socio-sensible del miedo que produce la proximidad de un objeto, sujeto o sustancia 
presuntamente contaminante u ofensiva (Miller, 1998; Angyal, 1941). Se trata de 
un miedo que incluye, pero a la vez trasciende, la idea de la peligrosidad de la cosa 
o sujeto para referir, concretamente, al humano temor a la muerte y a la potencial  
descomposición corporal (Rozin et al. 2008a y 2008b). En clave político-social, 
y reparando en su contenido cognitivo, el miedo a la muerte y a la animalidad se  
proyecta sobre grupos o personas, desencadenando complejos procesos de exclusión  
y segregación originados en el temor a ser “contaminados” por cuerpos simbólicamente 
polutos. En esta línea se inscribe el concepto de “asco proyectivo” que se desarrolla 
a continuación, en sus articulaciones con las distintas modalidades y registros 
contemporáneos a partir de los cuales el miedo divide, segrega y naturaliza las 
desigualdades sociales (Nussbaum, 2019, 2006). 
Por su parte, el asco y el desprecio son emociones “jerarquizantes”, pues emergen 
cuando algo o alguien es considerado inferior y, por lo tanto, susceptible de contaminar 
o degradar (Miller, 1998). Ahora bien, aunque se trata de emociones que operan a 
través de una clasificación jerarquizante que se aloja en un juicio de superioridad  
sobre el objeto, sujeto o situación que las provoca, el asco y el desprecio operan en  
forma diferencial. Mientras el primero es visceral y articula sus juicios a través de 
sensaciones, imágenes, secreciones corporales, etc., el desprecio es una emoción que 
clasifica y jerarquiza bajo las órdenes de una sutileza que, igualmente, inferioriza 
y antepone distancias con las personas, objetos o situaciones calificados como 
“despreciables”. Así, asco y desprecio degradan, excluyen y repelen a quien se  
presume tributario de diferencias respecto de los esquemas de sensibilidad  
dominantes, sin embargo, tales operaciones son vehiculadas por expresiones 
emocionales que varían en sus niveles de sutileza. En otros términos, sea que se 
exprese a través de la náusea, el erizamiento de la piel, mirando por sobre el hombro o  
mediante diversas formas de ridiculización, se trata de emociones en las que la 



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

19

el rasgo productivo del asco puede observarse a partir de los niveles y  
jerarquías de objetos y personas que produce en un tiempo-espacio  
dado. De acuerdo con Nussbaum (2006), junto con el mundo de los 
objetos, el asco se mueve en el universo de las personas y los sucesos, 
estableciendo formaciones proyectivas que se erigen como base de  
peligrosos procesos de exclusión y segregación social (Pinedo, 2020;  
Peredo Cárdenas, 2022).

En efecto, según esta autora, existen ciertos objetos que, por sus 
características, se transforman en “objetos naturales de repugnancia”, lo 
que provoca formas más o menos ubicuas y estables de repulsión. Jun-
to con ellos, existen otros objetos, sucesos o grupos que, por razones  
históricas, culturales, económicas, corporales, sexo-afectivas o políti-
cas se convierten en “asquerosos”, en tanto se les atribuye ciertos ras-
gos de contaminación o impureza que operan como argumentos para  
legitimar su jerarquización, rechazo y exclusión (Nussbaum, 2008, 2014 
y 2019). A lo largo de la historia, el asco proyectivo ha sido un arma  
sumamente poderosa de exclusión, en tanto: “(…) ciertas propiedades 
repugnantes —lo viscoso, el mal olor, lo pegajoso, la descomposición, 
la podredumbre— han sido monótona y repetidamente asociadas,  
verdaderamente proyectadas, sobre determinados grupos, en referen-
cia a los cuales agrupaciones privilegiadas buscan definir su estatus  
humano superior” (Nussbaum, 2006: 130). 

El asco proyectivo opera en el mundo social como una forma de  
establecer distancias con cuerpos presuntamente viles/polutos. Tal  
distanciamiento posibilita al sujeto “asqueado” elevarse por encima de 
su propia animalidad y huir, al menos simbólicamente, de su propia 
muerte: “El asco proyectivo es precisamente ‘proyectivo’ porque aleja 
aquellas propiedades que provocan asco del yo al que le repugnan y las 
envía a otras personas, proyectándolas sobre ellas, diciendo ‘son unos 
apestosos y unas bestias’” (Nussbaum, 2019: 137).

Erigir a ciertos grupos como portadores de repugnancia es una de 
las modulaciones posibles que asume la delimitación de un “exterior 
constitutivo” a partir del cual se reafirman las condiciones identita-
rias y los espacios de poder que disponen quienes ocupan las posicio-
nes hegemónicas en una sociedad. Junto con ello, la conformación  
de un grupo-repugnante supone el establecimiento de barreras materiales 
y simbólicas que obstaculizan, e incluso vuelven inviable, toda forma  

desvalorización y degradación de los otros demarcan (directa o sutilmente) la frontera 
entre “nosotros” y “ellos” (Miller, 1998; Sabido Ramos, 2012). 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

20

de contacto e interacción, pues ese grupo es eyectado a un espacio limi-
nar/fronterizo entre lo humano y lo meramente animal (Nussbaum, 2006;  
Hasan et al., 2018).15  

En simultáneo, cada sociedad posiciona en la cima de su jerarquía 
social a grupos definidos desde una superioridad que alcanza todo  
orden ontológico, incluso, el referido a sus umbrales de tolerancia al 
asco. De modo que la proximidad de grupos o personas “repugnantes” 
tiende a sentirse como una ofensa o transgresión a la territorialidad 
del yo (Goffman, 1979). Por trasposición, tal trasgresión es percibida  
como una consecuencia necesaria de lo que el grupo o la persona mis-
ma parece tener de repugnante (Ahmed, 2015). En suma, las cualidades  
asquerosas que violentamente se le atribuyen a un grupo o persona  
tienden a ser socialmente percibidas como una intrusión que altera el 
espacio corporal, ofendiendo la sensibilidad del sujeto que se siente  
asqueado. Como consecuencia, el asco que se produce en ese encuen-
tro se desplaza hacia el sujeto, convirtiéndose —al mejor estilo de una  
condena— en un rasgo “definitorio”, “estable” y “natural” de la persona.

Tal como se ha afirmado, el asco puede constituir un rasgo activo  
y no meramente reactivo del objeto, en tanto también puede surgir 
como derivación de ideas o creencias que anteceden o directamen-
te prescinden de desencadenantes sensoriales. La repugnancia que se  
siente y proyecta sobre personas en situación de calle en las grandes  
ciudades es un buen ejemplo. Repugnancia que, acompañada en oca-
siones por diversas expresiones de violencia y conflicto,16 opera como  

15 Además del pueblo judío, mujeres y homosexuales, en distintos trabajos  
Nussbaum ilustra el asco proyectivo con el caso de los “intocables” (dalits) en el 
marco del sistema de castas de la India: concebidos como cuasi animales, son los 
encargados de limpiar las letrinas de las castas superiores y de manipular los cadáveres  
(Nussbaum, 2006, 2010, 2014, 2019).
16 De acuerdo con el Registro Unificado de Violencias 2023, elaborado por la  
Asamblea Popular por los Derechos de las Personas en Situación de Calle, entre  
agosto de 2022 y agosto de 2023, en distintas ciudades de Argentina se registraron  
233 situaciones de violencia (Sapey et al., 2023). 85 de ellas fueron categorizadas  
como “violencia social”, esto es: “ataques físicos en el espacio público entre ciudadanxs 
de a pie, con lesiones graves o fallecimientos. Incluye acciones ejecutadas por  
personas que no están en situación de calle producto de los procesos de estigmatización 
y rechazo social, así como violencias entre pares, en mucha menor escala” (Sapey  
et al., 2023: 4). En el marco de estas violencias, en junio de 2024, fue noticia en la 
prensa argentina el caso de cuatro jóvenes detenidos en el barrio de Belgrano de 
la Ciudad Autónoma de Buenos Aires, acusados de disparar con un rifle de aire 



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

21

un a priori que califica al sujeto desde la misma lógica de la  
intemperie en la que éste habita como parte de la distribución desigual 
de su acceso a la ciudad (Di Iorio y Farías 2020; Bufarini, 2020). 

En efecto, vivir en la calle es quedar ex-puesto a los riesgos que  
involucra no contar con las condiciones materiales de existencia  
mínimas para el desarrollo adecuado de la vida. Es quedar por fuera  
de las garantías que confieren las protecciones sociales como derechos. 
Es quedar desamparado en el marco de una sociedad que ha privatiza-
do los riesgos, responsabilizando a los sujetos en forma creciente por 
la gestión de sí (Cervio  et al., 2020). En esta dinámica, el asco que se 
proyecta sobre personas que habitan en la calle puede ser teóricamen-
te comprendido como parte del contenido ideacional y cognitivo  
de la aludida emoción que, conforme performa “lo asqueroso” como 
característica “natural” de quienes reproducen su cotidianidad en la  
intemperie urbana, opera como una disposición emocional que se en-
carna a tal punto de constituirse en una reacción corporal-afectiva que  
moldea todo contacto con esos “otros” indefinidamente, más allá 
de todo tiempo y lugar. Con este ejemplo puede observarse cómo el  
asco es un sentir y una idea que cualifica la proximidad con un objeto 
particular, pues es la impresión que el objeto deja en el sujeto. Como 
sostiene Ahmed (2015: 137): “Necesitamos dar cuenta de la manera  
en que el objeto de repugnancia nos deja una impresión, como si el  
objeto contuviera la ‘verdad’ de nuestra respuesta ante él”.

En términos de la producción de ciertas variedades de asco, una 
característica, un juicio o una disposición del objeto puede ser tan  
efectivo como una sensación. Así, estar expuesto, desamparado y  
quedar por fuera de las certezas que confiere “tener un techo”, confor-
ma una triada expulsógena que sentencia a quien está “fuera de lugar” 
a ocupar el sitio de aquello que perturba el orden, es decir, aquello que 
transgrede los límites y las reglas de sistemas ordenados según crite-
rios establecidos (Douglas, 2007). Ahora bien, independientemente de  
cuál sea la naturaleza de su catalizador (ideacional y/o sensorial), aquí  
se quiere afirmar que el asco compone una relación social cimentada  
sobre la distancia, el arrojo y la expulsión.

comprimido a personas en situación de calle. Un hecho similar se registró en la 
ciudad de Mar del Plata, provincia de Buenos Aires, tres meses después. CFR. Véase:  
https://www.pagina12.com.ar/742765-la-diversion-de-los-nene-bien-de-belgrano-
dispararle-a-perso  // https://www.lacapitalmdp.com/evolucionan-favorablemente-las-dos-
personas-en-situacion-de-calle-baleadas/



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

22

En conexión con lo anterior, el asco proyectivo que opera como  
trasfondo de diversas prácticas de discriminación, violencia y este-
reotipación de grupos sociales, señala un enclave fronterizo entre lo  
humano y lo vilmente animal que es delimitado como parte de una  
construcción identitaria frente a una otredad potencialmente ame-
nazante y peligrosa. Tal diferenciación, que Nussbaum (2006) asocia  
con una suerte de “vergüenza primitiva” suscitada por la propia con-
dición animal del sujeto y por su inexorable mortalidad, se proyecta  
sobre otros seres humanos que, definidos socialmente desde un no-yo / 
no-nosotros, absorben los términos de aquella vergüenza originaria que 
se desplaza,  metonímicamente, hacia una concreta emoción de asco.  
En otras palabras: “Ellos son los animales, no nosotros. Ellos son  
sucios y hediondos; nosotros somos puros y limpios. Y ellos están por  
debajo de nosotros; nosotros somos sus dominadores. Esta forma 
confundida de pensar está muy generalizada en las sociedades huma-
nas como un modo de crear una distancia entre nosotros y nuestra  
problemática animalidad” (Nussbaum, 2019: 136; cursivas en el original).

 En este sentido, el asco es uno de los efectos posibles de la  
proximidad sensible que impregna a cuerpos en interacción (Simmel, 
2014). Frente a la cercanía de un otro cuya presencia se siente como  
intensamente desagradable —porque hay argumentos sociales, econó-
micos, morales, políticos y culturales que lo han normalizado como  
sentido común, configurándolo como parte sustantiva del contenido 
de las relaciones sociales con la alteridad de clase, raza-etnia, género, 
religiosa, etc.—, el asco protege y orienta al sujeto a expulsar fuera de 
sí, y de su entorno, lo que se muestra como peligroso o amenazante  
(Milles, 1998; Salles, 2010; Bericat Alastuey, 2005; Sabido Ramos, 
2012). Ahora bien, si se comprende que el contacto inter-corporal/ 
objetual es la base fundamental para el surgimiento del asco, no sólo 
el cuerpo se impregna de repugnancia, sino que esa repugnancia  
también se impregna en el objeto, erigiéndose como un rasgo  
inherente, estable e incluso esencial del mismo. Sólo la aludida proxi-
midad sensible entre el sujeto y el objeto/sujeto de asco puede hacer  
que éste último sea sentido como algo “perjudicial”, “vil” y “ofensivo”  
y que, por lo tanto, deba ser repelido. 

En suma, lo repugnante es evaluado como una intrusión peligrosa 
que altera y ofende el espacio corporal, afectivo, ético y moral del su-
jeto que se siente asqueado. Por trasposición, el asco que se produce en 
ese encuentro próximo se extrapola al objeto/sujeto de asco, deviniendo  



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

23

—fantasiosamente— en un rasgo definitorio del mismo. Llevado al 
plano social, estas formaciones proyectivas levantan fronteras, bor-
des y muros que contribuyen a naturalizar las desigualdades sociales  
en nombre de un ideal de asepsia que contrasta —ofensivamente—  
con las supuestas cualidades repugnantes que pesan sobre ciertos cuer-
pos, rostros e historias individuales y colectivas. La limpieza y la pul-
critud se enhebran como parte de un esquema de dominación que  
jerarquiza, clasifica y posiciona a los sujetos y grupos sociales de acuer-
do a patrones de interacción que deyectan todo aquello que recuerde  
la fragilidad, vileza y finitud de lo humano. En esta operación, el  
asco es una emoción que refuerza (visceralmente) las regulaciones 
sociales que se imprimen sobre los cuerpos, transformándose en un  
poderoso mecanismo de control sobre las diferencias y, fundamental-
mente, sobre toda posibilidad de con-tacto con la alteridad. 

Conclusiones

Como toda emoción, el asco se dirige siempre hacia algún objeto. En 
primera instancia, lo repugnante opera en términos sensoriales e in-
tersubjetivos como una cualidad “inherente” a cuerpos/objetos que 
se encuentran “fuera de lugar” (Douglas, 2007) y que, por lo tanto, 
son evaluados como una amenaza o peligro para la reproducción del  
orden natural de los cuerpos, las relaciones sociales y el mundo. Sin  
embargo, no hay nada en esos cuerpos u objetos que los vuelva  
naturalmente “asquerosos”. Sentirse asqueado es un modo de calificar 
lo que el sujeto siente frente a aquello que está cargado con el peso  
de lo perjudicial y ofensivo. De allí que, desde una sociología de las  
sensibilidades, el asco pueda ser comprendido como una respuesta  
corporal, afectiva y social frente a la proximidad sensible de lo  
diferente, devenido peligroso o potencialmente amenazante.

Cada sociedad atribuye emociones a objetos, sujetos y situaciones.  
A partir de tal operación produce una organización emocional del  
mundo que sólo puede ser comprendida desde una mirada situada,  
atendiendo al contexto temporal, espacial y cultural en el que ten-
ga lugar. En esta línea, un grupo humano, una ciudad o una mercancía 
pueden suscitar angustia, miedo, alegría, asco o indiferencia. Desde esta  
lógica atribucional, los aludidos objetos quedan “apresados” en una suer-
te de ecología emocional de la que parecen no poder separarse con  



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

24

facilidad (Scribano, 2021). En esta dinámica, algunas cosas (y no otras) 
se convierten en motivo de angustia, miedo, alegría, asco o indiferen-
cia. Ahora bien, “los sentimientos no son algo que sencillamente resida 
en los sujetos y se mueva desde estos hacia los objetos; los sentimien-
tos son el modo en el que los objetos crean impresiones en los espacios 
de vida compartidos” (Ahmed, 2019: 40). Suscribiendo esta mirada, en  
conexión con lo abordado en este artículo, el asco es una emoción que  
se origina en la proximidad o el con-tacto sensible con un objeto (o  
sujeto) al que socialmente se le ha atribuido la cualidad de “ofensivo”, 
“vil” o “perjudicial”. En esta dirección, el asco es la respuesta afectivo-
corporal que la presencia de dicho objeto imprime sobre el cuerpo/emo-
ción que se siente “asqueado”.

Los fundamentos a partir de los cuales una determinada sociedad 
califica a un objeto, sujeto o situación como “asquerosa” pueden ser ma-
teria de indagación sociológica, histórica, biológica, médica, política, 
antropológica, psicológica, económica o filosófica. Conforme a lo de-
sarrollado en estas páginas, interesa reparar que el asco se origina como 
parte de un trabajo de asignación por medio del cual a cierto objeto se 
le imputa ser inherentemente ofensivo para los sentidos (Miller, 1998; 
Rozin, 2008a y 2008b). Tal atribución opera como un a priori que se  
independiza de la naturaleza misma del objeto para ser ofensivo en  
términos reales, es decir, para que dicho objeto sea indefectiblemente 
“repugnante”, más allá de todo tiempo y espacio. Ahora bien, el asco 
produce y reafirma criterios de extrañamiento a través de un concre-
to proceso de jerarquización. Como se analizó, esta emoción juzga  
como “inferior” o “degradado” aquello que posee ciertas características 
o atributos valorados normativamente como “fuera de lugar”. Propician-
do ese “sentir las jerarquías” a partir de la evidencia de lo anómalo o 
ambiguo (Douglas, 2007), es decir, de aquello que trastoca, subvierte 
o contradice los esquemas de clasificación y ordenamiento del mun-
do conocidos y naturalizados, la repugnancia advierte sobre el peligro 
de contaminación y, desde allí, interpone una barrera entre el yo y el  
objeto-sujeto asqueroso bajo la forma de revulsión, repulsión o exclu-
sión. Es en estos intersticios cómo el asco —junto a otras emociones  
relacionadas como el miedo, la inseguridad, el desprecio y la descon-
fianza, entre otras— contribuye a in-corporar y estabilizar los criterios  
de distinción entre las zonas de familiaridad y extrañamiento sobre  
las que se organiza la vida social (Ahmed, 2015; Nussbaum, 2019;  
Miller, 1998; Scribano y Cervio, 2018; Cervio, 2019a y 2019b; Sabido 
Ramos, 2012).



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

25

Como se mostró, la repugnancia siempre se trama por y a partir de 
un objeto. Atendiendo a la dinámica performativa del asco (Ahmed, 
2015), puede afirmarse que nombrar algo como repugnante no sólo  
crea “objetos repugnantes” sino que, en el mismo acto, produce un 
distanciamiento del sujeto respecto de la cosa sindicada como vil o 
perjudicial. Es decir, el dictum de la repugnancia no sólo produce los  
objetos que nombra, sino que también antepone una distancia “pruden-
cial” con aquello que es rechazado por asqueroso. En esta línea, sentirse 
asqueado es verse afectado por eso que se ha rechazado; aspecto que pone 
en evidencia el carácter productivo que tienen las emociones sobre la 
superficie de los cuerpos, así como su centralidad para la definición de 
las acciones sociales.

Si el asco es la huella que un objeto deja en un sujeto y, desde ahí, 
habilita un conjunto de acciones afianzadas en la distancia, el arrojo y 
la expulsión de aquello que es cualificado como asqueroso, es posible 
comprender cómo dicha emoción produce y, a su vez, es el resultado  
de fronteras de variada naturaleza. Dado que genéricamente el asco 
surge cuando se traspasa el límite desde el mundo exterior hacia el sí  
mismo por la vía de los sentidos de proximidad (gusto, tacto y olfato), 
la lógica del con-tacto se impone como antecedente de dicha respuesta 
corporal-afectiva, pues señala que algo externo (un olor, una textura,  
un sabor, un rostro, un cuerpo, etc.) ha invadido la intimidad del  
sujeto, ofendiendo su propia sensibilidad. En este movimiento de  
traspaso y de contacto se levantan fronteras entre lo “uno” y lo 
“otro”, erigidas para proteger al yo de todo aquello que amenaza con  
“degradarlo” a su condición animal y ponerlo frente a frente con la  
vulnerabilidad de la muerte (Miller, 1998; Rozin et al., 2008a y 2008b; 
Nussbaum, 2006 y 2014). 

Ahora bien, el punto de articulación que ofrece el asco en estos  
términos, y que es relevante para la indagación de las estructuras so-
ciales de lo asqueroso en las sociedades contemporáneas, es que lo que  
produce repugnancia no es el objeto/sujeto en sí, sino la certeza de la 
frontera/borde/límite que se juega, indefectiblemente, entre ese objeto/
sujeto y el propio yo. 

Por ejemplo, el olor a cloacas, que puede llegar al extremo de pro-
vocar náuseas, asume el valor de la repugnancia operando como susti-
tuto de todo aquello que está roto, que se desborda, que no funciona  
y que acumula la suciedad y los desechos de una ciudad. Si lo repug-
nante amenaza con poner en jaque el orden establecido del mundo,  



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

26

entonces, el objeto de asco emerge como el reemplazo de las fronteras 
mismas entre lo deseado/indeseado, aceptado/rechazado, limpio/sucio, 
etc. sobre las que se organiza el orden social. Pero además ese objeto 
fronterizo desempeña un papel central para la protección del yo (asquea-
do) en su interminable hazaña por seguir construyendo una imagen de  
sí que “no es” (Nussbaum, 2006). En esta dirección, el asco es la materia-
lización de lo que distancia o separa al sujeto de otros objetos o personas.  
Los contenidos que asume dicha distancia/separación varían con el 
tiempo y de acuerdo con las sociedades, sin embargo, la revisión teórica 
efectuada muestra que lo repugnante se encuentra genéricamente aso-
ciado con lo anómalo, ambiguo y excesivo, es decir, con aquello que un  
orden social rechaza por ser considerado irregular, aberrante, defectuo-
so, indeterminado, incierto, confuso, desmesurado y/o exagerado. 

Con base en las articulaciones teóricas tramadas en este artículo, 
desde una sociología de las sensibilidades pueden puntualizarse al me-
nos tres nodos problemáticos que, en sus vinculaciones con procesos  
sociales estructurales, posibilitan observar el carácter productivo del 
asco en términos de sujetos y relaciones sociales. Nodos que, propues-
tos como parte de una agenda de investigación sobre sensibilidades y  
alteridad elaborada desde el Sur Global, pueden sintetizarse del  
siguiente modo:

•	 Degradación deshumanizante: el asco comporta un proceso de 
inferiorización y degradación subjetiva que se sustenta en una 
evaluación moral. Situado en el universo de lo no-humano, el 
otro es tributario de un acumulado de faltas y fallas (éticas, es-
téticas, morales, económicas, etc.) que pesan sobre sí como una 
acusación recursiva, relativamente estable. Sometida al juicio 
de la descalificación a priori, la condena del asco se instituye 
como mediación y contenido de una relación de poder entre el 
sujeto asqueado y los grupos que son objeto de tal formación 
proyectiva (Nussbaum, 2006). En la operación de este proceso 
de inferiorización anida una vergüenza primitiva que, originada 
en el rechazo a la condición animal y sus miedos asociados, se 
desplaza hacia quienes ocupan el lugar del “no lugar social” en 
un determinado tiempo-espacio, deviniendo así cuerpos malo-
lientes, sucios, feos, pegajosos, finalmente, repugnantes. La ani-
malización, hediondez, impureza e infravaloración de esos otros 
que acumulan para sí la distinción que imparte el asco consti-
tuyen modulaciones específicas de una concreta política de las 



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

27

sensibilidades insoslayablemente conectada con las relaciones 
de dominación.

•	 In-corporación de jerarquías: el asco actúa a través de la impo-
sición de jerarquías cargadas de contenido axiológico. Ligado 
al miedo que suscita la proximidad de un objeto/sujeto conta-
minante, produce distinciones jerárquicas entre los cuerpos po-
lutos, degradantes y ofensivos, y sus opuestos, en el marco de 
una coordenada temporal, espacial y cultural dada. Llevado al 
plano social, el asco que se proyecta sobre individuos o grupos 
es producto de la impresión que un rostro, olor, cuerpo, historia 
o prejuicio ha dejado sobre el sujeto asqueado. Dicha impresión 
se independiza del objeto para pasar a ser una respuesta corpo-
ral-afectiva que se siente ante la inminencia de aquello o aque-
llos incluidos en el registro de lo “repugnante”. Así, el asco no 
se sitúa en el objeto sino más bien en la historia de contactos y  
en las huellas que ha dejado en el sujeto cualquier forma de 
proximidad con ese objeto (Ahmed, 2015). Inscripto en esta 
economía afectiva sobre la que se regulan las relaciones con la  
alteridad, el asco —junto al miedo, la desconfianza, el odio,  
la vergüenza, la inseguridad, etc.— opera haciendo cuerpo/
emoción las jerarquías sociales, evaluando tanto la naturaleza  
del objeto, así como su historial de con-tactos perjudiciales,  
viles, degradantes. La producción cotidiana del asco y sus  
expresiones en el sentido común constituyen dimensiones  
relevantes para observar sociológicamente los mandatos de 
la economía política de la moral sobre los que se fundan y  
naturalizan las desigualdades sociales (Scribano, 2013). 

•	 Distanciamiento excluyente: el asco produce muros, fronteras y 
barreras que resguardan de la contaminación y el peligro aso-
ciados a ciertos cuerpos, sustancias y situaciones consideradas  
viles, polutas u ofensivas (Douglas, 2007; Miller, 1998). La  
distinción entre lo “uno” y lo “otro” como objetos de asco se  
relaciona con el imperativo de designar y caracterizar todo lo 
que sea potencialmente agraviante, peligroso o perjudicial  
para el sujeto y para la composición de su propia imagen como 
no-animal, no-mortal, no-vulnerable. A partir de la aludida  
designación, cada sociedad compone objetos fronterizos que  
buscan guarecer a los sujetos de las potenciales transformacio-
nes (corporales, sociales, afectivas, cognitivas, morales, etc.) que  



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

28

supone el con-tacto con lo asqueroso, entendido como diferen-
te, distante, ajeno. En términos proyectivos, las dinámicas se-
gregacionistas que produce el asco, sustentadas en prejuicios y 
estereotipos que se proyectan sobre la alteridad (de clase, etnia-
raza, género, etc.), contribuyen a fijar en el tiempo los conteni-
dos de esa exclusión, y a invisibilizar las condiciones sociales, 
históricas, políticas y económicas que explican la configuración 
actual de subjetividades y relaciones sociales atravesadas por un 
distanciamiento sin remisión. 

Reparar sociológicamente en las articulaciones que plantean estos 
tres nodos problemáticos muestra que el asco reviste un lugar social y 
políticamente estratégico para indagar las estructuras emotivas que  
atraviesan y configuran las relaciones sociales con la alteridad en las  
sociedades contemporáneas. Indagación que, apoyada en una com-
prensión performativa de dicha emoción, señala que todo aquello que  
una sociedad califica como repugnante tiene una historia social por  
detrás que se ha sedimentado —por la fuerza de la reiteración— en las 
relaciones sociales con lo “diverso” y con lo “diferente”. Ahora bien,  
tal indagación también obliga a reparar sociológicamente en las  
producciones futuras de lo “repugnante”, es decir, en aquellos obje-
tos fronterizos que la sociedad ha comenzado a gestar con sus tramas  
desigualitarias y excluyentes en lo que va de este siglo XXI, pero  
que todavía-no-han-llegado a formar parte de la semántica contemporá-
nea del asco.

Referencias

Ahmed, Sara (2019), La promesa de la felicidad. Una crítica cultural al imperativo de la 
alegría, Argentina: Caja Negra.

Ahmed, Sara (2015), La política cultural de las emociones, México: Centro de 
Investigaciones y Estudios de Género, Universidad Nacional Autónoma de México.

Ahmed, Sara (2000), Strange Encounters. Embodied Others in Post Coloniality, Estados 
Unidos: Routledge.

Angyal, Andras (1941), “Disgust and related aversions”, en Journal of Abnormal and 
Social Psychology, núm. 36, Estados Unidos: American Psychological Association. 

Baumeister, Roy y Leary, Mark (1997), “Writing narrative literature reviews”, en Review 
of General Psychology, vol. 1, núm. 30, Estados Unidos: American Psychological 
Association.

Bericat Alastuey, Eduardo (2005), “La cultura del horror en las sociedades avanzadas: de 
la sociedad centrípeta a la sociedad centrífuga”, en Revista Española de Investigaciones 
Sociológicas, núm. 110, España: Centro de Investigaciones Sociológicas.



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

29

Byrne, Jennifer A. (2016), “Improving the peer review of narrative literature reviews”, en 
Research Integrity and Peer Review, núm. 1, Reino Unido: Springer Nature.

Bufarini, Mariel (2020), “Percibir y resistir los estigmas. Un estudio sobre la 
cotidianeidad de personas en situación de calle”, en Kamchatka. Revista de  
análisis cultural, núm. 16, España: Universidad de Valencia.

Cano, Carolina, et al. (2021), “Proyectos valiosos: emociones políticas en la pandemia”, 
en Ciencia Política, vol. 16, núm. 31, Colombia: Universidad Nacional de  
Colombia.

Cervio, Ana Lucía (2022a), “Racialización, alteridad y política de la mirada en Argentina: 
una aproximación desde la sociología de las sensibilidades”, en Revista Novos  
Rumos Sociológicos, vol. 10, núm. 18, Brasil: Programa de Pós-Graduação em 
Sociologia da Universidade Federal de Pelotas.

Cervio, Ana Lucía (2022b), “Habitar en la socio-segregación: una exploración sociológica 
desde los olores”, en De Sena, Angélica y Herrera Nájera, Jeanie [comps.], 
Sensibilidades, subjetividades y pobreza en América Latina, Argentina: Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales. 

Cervio, Ana Lucía (2021), “City and Sensibilities: The Dynamics of Racializing 
Segregation”, en Scribano, Adrián, Camarena Luhrs, Margarita y Cervio, Ana  
Lucía [eds.], Cities, Capitalism and the Politics of Sensibilities, Suiza: Palgrave 
Mcmillan. 

Cervio, Ana Lucía (2019a), “¿Qué te pasa Buenos Aires?  La inseguridad como una 
‘práctica del sentir’ porteño”, en Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, vol. 18, 
núm. 52, Brasil: Departamento de Ciências Sociais e Programa de Pós-Graduação 
em Antropologia da Universidade Federal da Paraíba. 

Cervio, Ana Lucía, (2019b), “Desconfianza e interacciones urbanas. Un abordaje desde 
las sensibilidades sociales”, en Cervio, Ana Lucía y Bustos García, Brenda [comps.], 
Confianza y Políticas de las Sensibilidades, Argentina: Estudios Sociológicos. 

Cervio, Ana Lucía y Vergara, Gabriela (2017), “Segregación socio-espacial, conflictos 
y sensibilidades: disputas por la movilidad y el desplazamiento en la ciudad de  
Córdoba, Argentina”, en Aposta. Revista de Ciencias Sociales, núm. 74, España: 
Aposta.

Cervio, Ana Lucía et al. (2020), “Cuerpos precarios: habitar, respirar y trabajar en el 
sur global. Una mirada desde la sociología de los cuerpos/emociones”, en Empiria. 
Revista de Metodología de Ciencias Sociales, núm. 47, España: Universidad Nacional 
de Educación a Distancia.

Darwin, Charles (1967), La expresión de las emociones en el hombre y en los animales. 
Medios de expresión de estados anímicos varios, Buenos Aires: Sociedad de Ediciones 
Mundiales.

Di Iorio, Jorgelina y Farías, Mónica (2020), “Problematizar las relaciones espacio-
sujeto-situación de calle: el caso del Censo Popular en Buenos Aires, Argentina”, en  
Revista Colombiana de Sociología, vol. 4, núm. 2, Colombia: Universidad Nacional 
de Colombia.

Douglas, Mary (2007), Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos de contaminación y 
tabú, Argentina: Nueva Visión.

Elias, Norbert (2016), El proceso de la civilización. Investigaciones sociogenéticas y 
psicogenéticas, México: Fondo de Cultura Económica.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

30

Ekman, Paul (1992), “An argument for basic emotions”, en Cognition & Emotion, vol. 6, 
núm. 3-4, Inglaterra: Taylor & Francis.

Fernández de la Reguera, Alethia (2022), “Immigration detention, the Patriarchal State 
and the Politics of Disgust in the Hands of Street-level Bureaucrats”, en Feminist 
Encounters: A Journal of Critical Studies in Culture and Politics, vol. 6, núm. 2, The 
Netherlands: Lectito Journals. 

Fernández Poncela, Anna María (2024), “Repugnancia, asco, ira, odio: pandemia de 
emociones”, en Cuicuilco Revista de Ciencias Antropológicas, vol. 31, núm. 89, 
México: Escuela Nacional de Antropología e Historia.

Fernández Poncela, Anna María (2023), “Miedos: diversidades, intensidades,  
tiempos, medidas y direcciones en la pandemia”, en Revista Latinoamericana  
de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, año 15, núm. 43, Argentina: 
Centro de Investigaciones y Estudios Sociológicos.

Figari, Carlos (2009), “Las emociones de lo abyecto: repugnancia e indignación”, en  
Figari, Carlos y Scribano, Adrián [comps.], Cuerpo(s), Subjetividad(es) y 
Conflicto(s): hacia una sociología de los cuerpos y las emociones desde Latinoamérica, 
Argentina: Centro de Integración, Comunicación, Cultura y Sociedad, Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales.

Frazer, James George (2006), La rama dorada. Magia y religión, México: Fondo de 
Cultura Económica.

Freud, Sigmund (1989), El malestar en la Cultura, Argentina: Amorrortu.
Goffman, Erving (1979), Relaciones en público. Microestudios del orden público, España: 

Alianza.
Hasan, Zoya et al. [eds.] (2018), The Empire of Disgust: Prejudice, Discrimination, and 

Policy in India and the US, India: Oxford University Press.
Hochschild, Arlie Russell (2019), “Emotions and society”, en Emotions and Society, vol. 1, 

núm. 1, Inglaterra: Bristol University Press.
Høy-Petersen, Nina (2021), “Civility and Rejection: The Contextuality of  

Cosmopolitan and Racist Behaviours”, en Sociology, vol. 55, núm. 6, Reino Unido: 
British Sociological Association.

Imafidon, Elvis (2020), “The other as an unbeautiful. Analytic somaesthetics, disgust 
and the albinotic body in african traditions”, en Botha, Catherine [ed.], African 
Somaesthetics: Cultures, Feminisms, Politics, Holanda: Brill. 

Jesús, Victor (2023), “El olor del racismo en la cultura político-afectiva higienista 
brasileña: el saneamiento de lo cuerpo-desecho”, en Psicologia & Sociedade, vol. 34, 
Brasil: Associação Brasileira de Psicologia Social.

Joensuu, Eleonora (2020), A Politics of Disgust: Selfhood, World-Making, and Ethics, 
Reino Unido: Routledge. 

Kuri Pineda, Edith (2023), “La dimensión emocional en el ejercicio del poder: una 
discusión teórica”, en Intersticios Sociales, año 13, núm. 26, México: El Colegio de 
Jalisco.

Marín Posada, Mary Luz y Saldarriaga Vélez, Jaime Alberto (2022), “Jóvenes universitarios 
y vida cotidiana en tiempos de pandemia”, en Oviedo Córdoba, Myriam [comp.], 
Geopolítica de las emociones: Vida cotidiana de jóvenes en aislamiento social por 
COVID-19, Colombia: Kinesis.

Mbembe, Achille (2018), Políticas de la enemistad, Argentina: Futuro anterior.



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

31

Mbembe, Achille (2016), Crítica a la razón negra, Argentina: Futuro Anterior.
Miller, Susan (1993), “Disgust reactions: their determinants and manifestations in 

treatment”, en Contemporary Psychoanalysis, vol. 29, núm. 4, Estados Unidos: 
William Alanson White Institute and the William Alanson White Psychoanalytic 
Society.

Miller, William Ian (1998), Anatomía del asco, Argentina: Taurus.
Miller, Patrick et al. (2020) “Transgender politics as body politics: effects of disgust 

sensitivity and authoritarianism on transgender rights attitudes” en: Brown, 
Nadia y Allen Gershon, Sarah [eds.], Body Politics, Estados Unidos: Routledge.

Mondoñedo, Marcos (2020), “Los campos sensoriales del olor y el asco como  
relación con el otro: apuntes para una lectura de lo sensible en Peregrinaciones 
de una paria de Flora Tristán”, en Metáfora. Revista de literatura y análisis del 
discurso, núm. 4, Perú: Asociación Peruana de Retórica.

Morcillo, Santiago y Varela, Cecilia (2021), “¡Puaj! Las retóricas del asco en el 
movimiento abolicionista de la prostitución en Argentina”, en Revista Estudos 
Feministas, vol. 29, núm. 1, Brasil: Universidad Federal de Santa Catarina.

Moreno Figueroa, Mónica (2024), “Interlude II: What is disgust for? Anti-Black 
Racism in México”, en Weistein, Tania Islas y Ang, Milena [eds.], Beyond  
Mestizaje: Contemporary Debates on Race in Mexico, Estados Unidos: Amherst 
College Press.

Nemeroff, Carol y Rozin, Paul (1994), “The contagion concept in adult thinking 
in the United State: transmition of germs and interpersonal influence”, en  
Ethos: The Journal of Psychological Antroplogy, vol. 22, núm. 2, Estados Unidos: 
American Anthropological Association.

Nussbaum, Martha (2019), La monarquía del miedo. Una mirada filosófica a la crisis 
política actual, España: Paidós.

Nussbaum, Martha (2014), Las emociones políticas. ¿Por qué el amor es importante para la 
justicia?, México: Paidós.

Nussbaum, Martha (2010), From disgust to humanity. Sexual orientation & constitutional 
law, Estados Unidos: Oxford University Press.

Nussbaum, Martha (2008), Paisajes del Pensamiento. La inteligencia de las emociones, 
México: Paidós.

Nussbaum, Martha (2006), El ocultamiento de lo humano. Repugnancia, vergüenza y ley, 
Argentina: Katz.

Pantti, Mervi (2016), “‘Despicable, Disgusting, Repulsive!!!’ Public Emotions and 
Moralities in Online Discussions about Violence Towards Refugees”, en Javnost: 
The Public, vol. 23, núm. 4, Eslovenia: European Institute for Communication and 
Culture. 

París Albert, Sonia (2020), “Hacia una educación sentimental para subvertir el odio y sus 
discursos”, en Revista de Paz y Conflictos, vol. 13, núm. 2, España: Universidad de 
Granada.

Peredo Cárdenas, Sebastián (2022), “¿Es el asco (in)compatible con el proyecto político 
de una sociedad liberal? El problema del asco en la teoría de las emociones de  
Martha Nussbaum”, en Revista Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones 
y Sociedad, año 14, núm. 40, Argentina: Centro de Investigaciones y Estudios 
Sociológicos.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 31, 2024, Universidad Autónoma del Estado de México

32

Pinedo, Iván (2020), “Miedo, asco proyectivo y política de la exclusión: el impacto de 
las emociones en la construcción de la ciudadanía democrática”, en Papel político, 
vol. 25, Colombia: Facultad de Ciencias Políticas y Relaciones Internacionales de la 
Pontificia Universidad Javeriana de Bogotá.

Rara, Preta (2019), Eu, empregada doméstica: a senzala moderna é o quartinho da 
empregada, Brasil: Letramento.

Real Academia Española (RAE) (2024), Diccionario de la Lengua Española. Disponible 
en https://dle.rae.es/ [05 de abril de 2024].

Rodríguez-Blanco, Sergio y Abbruzzese, Mariángela (2021), “El gif en la pandemia 
por Covid-19: mercantilización, régimen visible y administración de los afectos”, 
en Ángel-Reyes, Johanna y Rodríguez-Blanco, Sergio [coords.], Inoculaciones. 
Comunicación crítica y pandemia, México: Taurus, Universidad Iberoamericana, 
Fundación Telefónica.

Rozin Paul y Fallon, April (1987), “A perspective on disgust”, en Psychological  
Review, vol. 94, núm. 1, Estados Unidos: American Psychological Association.

Rozin, Paul et al. (2008a), “Disgust. The Body and the Soul Emotion in the 21th 
Century”, en Olatunji, Bunmi y McKay, Dean [eds.], Disgust and its Disorders, 
Estados Unidos: American Psychological Association.

Rozin, Paul et al. (2008b), “Disgust”, en Lewis, Michael et al. [eds.], Handbook of Emotions, 
Estados Unidos: Guilford Press.

Rozin, Paul et al. (1999), “Disgust: The Body and Soul Emotions”, en Dalgleish,  
Tim y Power, Mick [comps.], Handbook of Cognition and Emotion, Inglaterra: John 
Wiley.

Sabido Ramos, Olga (2012), El cuerpo como recurso de sentido en la construcción del 
extraño. Una perspectiva sociológica, España: Sequitur y Universidad Autónoma 
Metropolitana-Azcapotzalco.

Salles, Arleen (2010), “Sobre el asco en la moralidad”, en Diánoia, vol. LV, núm. 64, 
México: Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Sapey, Milena et al. (2023), Segundo Informe de violencias hacia personas en situación de 
calle. Agosto 2022-Agosto 2023, Argentina: Asamblea Popular PSC. Disponible en: 
https://drive.google.com/file/d/1ltsIdwBlXN0hKNC2zN28MNgkMseM4swd/
view [15 de abril de 2024].

Saresma, Tuija y Tulonen, Urho (2023), “Performing Disgust: Afective Intersections 
of Misogyny, Racism, and Homophobia in Radical-Right Online Discussion”, en: 
Ryynänen, Max, Kosonen, Heidi y Ylönen, Susanne [eds.], Cultural Approaches to 
Disgust and the Visceral, Estados Unidos: Routledge.

Scribano, Adrián (2021), “Other emotions: A global look at the politics of sensibilities”, 
en International Sociology, vol. 36, núm. 4, Inglaterra: International Sociological 
Association.

Scribano, Adrián (2017), “Amor y acción colectiva: una mirada desde las prácticas 
intersticiales en la Argentina”. Aposta, Revista de Ciencias Sociales, núm. 74,  
España: Aposta.

Scribano, Adrián (2013), “Cuerpos y emociones en el capital”, en Nómadas, núm. 39, 
Colombia: Universidad Central de Colombia.



Ana Lucía Cervio. Las Tramas Sociales del Asco. Aportes desde una Sociología de las Sensibilidades

33

Scribano, Adrián y Cervio, Ana Lucía (2018), “Distrust and Proximity. The Paradoxes 
of Violence in Argentina”, en Scribano, Adrián [ed.], Politics and Emotions,  
Estados Unidos: Studium Press. 

Simmel, Georg (2014), Sociología. Estudios sobre las formas de socialización, México, 
Fondo de Cultura Económica.

Thomas, William Isaac (1928), “Situational Analysis: The Behavior Pattern and the 
Situation”, en Publications of the American Sociological Society, vol. XXII, Estados 
Unidos: American Sociological Association.

Vanaman, Matthew y Chapman, Hanah (2020), “Disgust and disgust-driven moral 
concerns predict support for restrictions on transgender bathroom access”, en 
Politics and the Life Sciences, vol. 39, núm. 2, Inglaterra: Cambridge University 
Press.

Vera Gajardo, María Antonieta (2022), “Animales monstruosos y viriles: una lectura 
feminista del archivo de la repugnancia a las cobradoras de tranvía Santiago,  
fines XIX-comienzos XX”, en Cadernos Pagu, núm. 65, Brasil: Núcleo de Estudos 
de Gênero, Universidade Estadual de Campinas.

Villa Gómez, Juan David et al. (2019), “Emociones sociales y políticas en la construcción 
y la obstrucción de la paz en ciudadanos de estrato social medio-alto de la  
ciudad de Bogotá”, en El Ágora USB, vol. 19, núm. 2, Colombia: Universidad de 
San Buenaventura. 

Ana Lucía Cervio. Doctora en Ciencias Sociales por la Universidad de  
Buenos Aires (UBA). Investigadora Adjunta en el Consejo Nacional de  
Investigaciones Científicas y Técnicas (Conicet), con lugar de trabajo en el 
Instituto de Investigaciones Gino Germani, Facultad de Ciencias Sociales 
(UBA), Argentina. Líneas de investigación: experiencias de habitabilidad  
y dinámicas de segregación socioespacial y racializante en contexto urbanos, 
desde una sociología de las sensibilidades. Publicaciones recientes: 1) Cer-
vio, Ana Lucía [ed.] (2023), Experiencias y sensibilidades urbanas. Miradas  
plurales, en perspectiva sociológica, Argentina: Estudios Sociológicos Edito-
ra. 2) Cervio, Ana Lucía (2022), “Racialización, alteridad y política de la  
mirada en Argentina. Una aproximación desde la sociología de las sensibili-
dades”, Revista Novos Rumos Sociológicos (NORUS), vol. 10, núm. 18, Bra-
sil: Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Universidade Federal de  
Pelotas (UFPel). 3) Cervio, Ana Lucía (2022), “Silencio en la ciudad  
pandémica. Lecturas desde una sociología de las sensibilidades”, Methaodos. 
Revista de Ciencias Sociales, vol. 10, núm. 2, España: Methaodo.org y Área de 
Sociología de la Universidad Rey Juan Carlos. 


