UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 71, ANO 35
julio-diciembre 2018, Bogotd, Colombia — ISSN 0120-5323

¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR
DEL JUDAISMO? EL JUDAISMO COMO
CATEGORIA FILOSOFICA EN LEVINAS Y UNA
POSIBLE ACTUALIZACION DEL PROBLEMA

Dieco FoNTI Y FRANCISCO GUEVARA'
doi: 10.11144/Javeriana.uph35-71.pdjl

RESUMEN

La obra de Levinas se ubica explicitamente en la herencia fenomenoldgi-
ca. Sin embargo, en repetidas ocasiones recupera nociones provenientes
de la tradicion religiosa, particularmente judia, al punto de afirmar que el
judaismo es una “categoria del ser”. Este trabajo analiza el rol del judaismo
como categoria a partir de la reconstruccion del sentido de esa nocién
en los autores més influyentes en la filosofia levinasiana. Finalmente, se
muestra el rol y significado que esta estructura categorial asume en Levi-
nas a partir de cuatro nucleos: la exposicion de la alteridad como separa-
cién y gloria; la relacién de responsabilidad como eleccién y sustitucion;
la comprensién de la temporalidad como creacion y redencidn; y la expo-
sicién del lenguaje a partir del profetismo.

Palabras clave: Levinas; categoria; Dasein; judaismo; responsabilidad

Universidad Catélica de Cérdoba, Argentina / CONICET - Instituto Domingo Savio, Universi-
dad Catdlica de Cérdoba, Argentina / CONICET.

Correo electrénico: diegofonti@gmail.com — pguevara6l @gmail.com

Para citar este articulo: Fonti, D., & Guevara, F. (2018). ¢ Partir del Dasein o partir del judaismo? El
judaismo como categorfa filosofica en Levinas y una posible actualizacién del problema. Universi-
tas Philosophica, 35(71), pp. 259-293. ISSN 0120-5323, ISSN en linea 2346-2426. doi: 10.11144/
Javeriana.uph35-71.pdjl

Recibido: 08.07.17 Aceptado: 17.05.18 Disponible en linea: 15.09.18



UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 71, ANO 35
julio-diciembre 2018, Bogot4, Colombia — ISSN 0120-5323

JUDAISM AS A PHILOSOPHICAL CATEGORY
IN LEVINAS: AN UPDATE OF THE PROBLEM

ABSTRACT

Levinas’s work is explicitly placed within the heritage of the Phenom-
enological school. Nevertheless, he repeatedly uses notions drawn from
the religious tradition, especially Jewish, up to the point of stating that
Judaism is a “category of being”. This paper analyses the role of Judaism
as a category, beginning with a reconstruction of this notion in the most
influential authors within Levinas’s philosophy. Finally, the role and
meaning that this categorial structure take on in Levinas will be shown,
through the examination of four main components: the exposition of
alterity as separation and glory; the relationship of responsibility as elec-
tion and substitution; the understanding of temporality as creation and
redemption; and the prophetical understanding of language.

Keywords: Levinas; category; Dasein; Judaism; responsibility



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

LA F1ILOSOFiA DE LEVINAS ha sido recibida de modo fecundo tanto por pensa-
dores y pensadoras con expresos compromisos religiosos como sin ellos. Pero la
filiacién religiosa de muchos de los términos y contenidos empleados por el filé-
sofo es inocultable. Es clara la influencia de Rosenzweig y su exposicién de no-
ciones derivadas del judaismo, asi como el peso de esta influencia en la decisién
levinasiana de tomar nociones que no provenfan de la tradicién filoséfica sino
de la religiosa. Ante dicha filiacién e influencia, cabe preguntar: ;qué opciones
metodoldgicas llevan a Levinas a ir mas alld de lo que su propia formacién feno-
menoldgica permite? ;Es un desborde de la fenomenologia o una consecuencia
derivada de sus propios postulados? Posiblemente una frase de Bernhard Casper
permita un punto de partida para la respuesta: “De otro modo que Husserl y mas
alld de Heidegger” (Casper, 2008, p. 257). Sucede que Levinas entiende que en
la experiencia del Otro se accede a un “fenémeno” que desfasa la correlacién in-
tencional y la donacién de sentido, al tiempo que se excede el andlisis ontoldgico
mediante su reubicacién en una experiencia que ¢l considera mas fundamental
que lo que puede abrir la ontologifa (Levinas, 1951). En este trabajo se seguird
esa hip6tesis, sosteniendo que la tradicion judia —tanto en sus textos como en sus
experiencias historicas— provee a Levinas los términos, y con ellos un particular
mundo de significados, que posibilitan una hermenéutica de dicha experiencia.
Se trata del “horizonte de sentido’, la idea fundamental que recibe Levinas de
Husserl (Levinas, 2001, p. 151). Ese horizonte no significa una teologia, fides
quaerens intellectum, tampoco la apologia de una religion particular, sino un mo-
vimiento invertido que no trata de apelar a conceptos filoséficos para expresar
racionalmente lo que se cree, sino que se vuelve al horizonte de significaciéon
religioso en busca de significantes capaces de expresar aquello que se muestra en
el fendmeno, excediéndolo.

La influencia de Rosenzweig no solo se evidencia en la referencia a La estrella
de la redencidn al inicio de Totalidad e infinito, donde afirma que ese libro estd
“demasiado presente [...] como para ser citado” (Levinas, 1995, p. 54). También
son trazables antecedentes previos en estudios y anotaciones de Levinas, mu-
chas de ellas hasta hace poco inéditas, asi como explicitamente en estudios pos-

teriores. Pocas expresiones son tan claras para echar luz tanto sobre Rosenzweig

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 261



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

como sobre su propia obra, como cuando Levinas afirma que para Rosenzweig
el judaismo “no es ya solamente una ensefanza, cuyas tesis serian verdaderas o
falsas, la existencia judia en si misma es un acontecimiento esencial del ser, la exis-
tencia judia es una categoria del ser” (Levinas, 2005b, p. 203). Esta afirmacién
escrita por Levinas en su madurez se ha de leer en relacién con las siguientes
afirmaciones escritas por Levinas en ese periodo de profunda reflexion que se dio
durante su cautiverio en el Stalag: “Partir del Dasein o partir del ‘judaismo”. “El
<judaismo> como categorfa” (Levinas, 2013, p. 42). Impactado por los textos de
Leon Bloy, que usa las “categorias del catolicismo” para alojar en ellas “todo lo
que es humano”, Levinas considera que es “el mismo trabajo a emprender por el
judaismo” (Levinas, 2013, p. 151).

¢Son esos fragmentos meras anotaciones de borrador, sin mayor peso a la
luz de la envergadura de toda su obra? ;Son un exceso de retérica debida a ese
momento de su historia? ¢Hay que desecharlos —junto a su carga personal con-
textual— para concentrarnos filoséficamente en aquello que el fenémeno nos
dona, sin acudir a otro presupuesto? ¢Debemos concederle a Levinas que recu-
rra a su propia tradicién, como una concesiéon quizés excesiva pero necesaria en
una era de pluralismo? ;O acaso tienen esos fragmentos un valor filos6fico, o sea
comprensible para quien aborde el fenémeno en cuestién, con independencia
de la tradiciéon de donde surgen? Estas preguntas indican la necesidad no solo
de ubicar el problema de lo religioso en la filosofia de Levinas, sino de plantear
esta relacién como heredera de una larga tradicién, con tensiones y conflictos.
No se trata de la alternativa de judaismo o (auz aut) filosoffa. Se trata de abordar
la tarea filoséfica desde una ubicacion en la vida, que da al mundo de la vida una
historicidad y concrecién definidas, y lleva a pensar los existenciales que estruc-
turan al Dasein desde una ubicacién espacio-temporal concreta, a nivel de viven-
cias definidas pero con caracteristicas universales. De alli la intuicién del joven
Levinas, prisionero de guerra en una época de exterminio, expresada en ambas
afirmaciones sobre el judaismo y su rol filos6fico, que hallan eco en toda su obra.

Tomar filoséficamente en serio estas afirmaciones, y no solo como una ex-
presion retorica o ilustrativa, conduce obligatoriamente a la pregunta sobre su
sentido, su rol en una filosoffa que no sea exclusiva para “creyentes’, y su funcién
en una sociedad marcada por la modernidad secularizada. Para ello, este trabajo

abordar4 la tarea de investigar cudl es el sentido de “categorifa” aludido. Con ese

262 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

objetivo, se indagardn sus principales comprensiones, aristotélica y kantiana, el
uso fenomenoldgico y su contraposicion a los existenciales en Heidegger. Todo
esto como preparacion para una revision de los términos con que Levinas permi-
te comprender la existencia humana en sentido universal a partir de su ser-judio y
los sentidos que esta condicién abre. Las palabras de Levinas (2005b) sobre esta
tarea parecen convenientes: “filosofar es avanzar hacia el puerto donde se ve la

luz que ilumina significaciones primeras, pero que ya tienen un pasado” (p. 149).

1. La categoria y sus hitos

EN LA HISTORIA DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO existen conceptos impres-
cindibles no solo para la elaboracién de las diversas filosofias, sino también para
entender el tipo mismo de filosofia que habilité cada modo histérico de com-
prension de esos conceptos. Categoria es uno de ellos. En su origen griego el
término significaba acusacion, ap6strofe dirigido a alguien de modo stbito, pero
también lo que se afirmaba sobre algo. En los textos primeros de la filosofia no
se encuentra el término, sino a partir del momento de reflexién critica o vuel-
ta del pensamiento filos6fico sobre si, cuando este busca ver cdmo se relaciona
con el ser y con entes, y cémo realiza su propio modo de definicién y clasifica-
cién. Por eso, para muchos “la historia del concepto de categoria es al mismo
tiempo una historia de autointerpretacion filoséfica” (Baumgartner ez al., 1976,
p- 712). Aristételes y Kant inician las dos comprensiones mds influyentes de las
categorias. A partir de su comprensién metafisica del mundo y el vinculo entre
realidad, intelecto y lenguaje, Aristoteles expone las categorias en clave onto-
légica y légica: categorias son los modos en que la inteligencia se relaciona con
la realidad con que se encuentra. La relacién de légica y ontologia es a la vez
de independencia y subrogacion; las normas del lenguaje deben ser respetadas
y cllas mismas permiten evitar confusiones, siempre que, por otro lado, su afir-
macién concuerde con la realidad. Por su parte, Kant expone las categorias en
clave trascendental y légica, por lo que la dependencia en este caso es respecto
de la estructura del sujeto trascendental que de hecho objetiva al mundo. Asi,
reconstruyendo el proceso de constitucion de sus objetos pueden deducirse las
categorias que el sujeto porta consigo y son efectivas a la hora de llevar a cabo

esta constitucion.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 263



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

Esta doble tradicidn tiene efectos a lo largo de la historia de la filosofia, y casi
la totalidad de quienes tomaron la nocidn utilizaron de un modo u otro el cam-
po semdntico originado en ambos pensadores. Teniendo en cuenta el objetivo de
este trabajo, vale retomar el andlisis del concepto en el siglo XX, cuando la fe-
nomenologia husserliana, con su intento de ir a las cosas mismas, resignifica a la
categorfa como condicion de unidad, sea del fenémeno, sea de toda experiencia
en absoluto, ubicando finalmente a las categorias en un rol secundario respecto
del rol constitutivo de la conciencia trascendental. Frente a esta centralidad de lo
tedrico y del sujeto, Heidegger propone su propio anélisis, que al centrarse en el
ser del Dasein —el existente humano en cuyo ser le va su propio ser— se ve forzado
a dejar de lado las categorias propias del resto de las entidades y establecer su

analisis a partir de existenciales.

1.1 ONTO-LOGICA O LOGICA TRASCENDENTAL

LAS PRIMERAS ELABORACIONES CATEGORIALES en sentido explicito posible-
mente sean las parejas contrapuestas de los pitagéricos, donde todavia no apa-
rece claramente la cuestién de universal y particulares, conceptos y realidad. Lo
universal en lo multiple aparece a partir de la herencia socratica en los didlogos
platdnicos: solo al separar lo general como principio esencial de los particulares
se logra lo propio de la categorfa. La categoria tiene siempre que ver con lo origi-
narioy el modo en que 724s o menos una entidad participa del orden pleno del ser
(Kridmer, 1967, p. 235). Pero es en Aristoteles donde las categorias parecen estar
en condicién de separar lo particular de sus accidentes, y dentro de lo particular,
lo propio de la unicidad de su especie. Krimer (1967, p. 168) afirma que a pesar
del “cambio de peso” de la pirdmide platdnica a los érdenes “mds bajos” del ser
en Arist6teles, y la inversién de la secuencia del ser (como en Categorias, 2b-3a)
no se afecta la idea del vinculo ontolégico-légico. Y aunque el uso del término
categoria es poco frecuente en Aristdteles, tuvo una importancia y efectos nota-
bles en la historia del pensamiento y el modo de estructurar la comprension de
la realidad.

La primera obra aristotélica que presenta un elenco de las categorias es 79-
picos, y se reformula en Categorias, pero es en las notas denominadas Mezafisica

donde se desarrolla el sentido de ser que corresponde a cada una. En el sentido

264 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

que AristSteles da al término en sus obras, categoria ya no alude a una “acusa-
cién” sino a un “predicado” (Categorias, cap. XIII). Asi, el sentido inmediato en
Aristételes es “el hecho de decir una cosa de la otra” (légein ti katd tinos), bajo for-
mas o especies posibles de predicados. Aristoteles trabaja en dos registros estre-
chamente vinculados pero diversos, el 16gico y el ontoldgico. Esto le permite se-
parar el concepto de esencia de otras afirmaciones universales de los predicables.
Aunque las categorias permiten entender los principios metafisicos de lo real,
ellas son en ultima instancia siempre predicaciones que pueden darse a partir del
encuentro con la realidad y la comprensién de sus principios. Asi separa lo que se
dice que un individuo porta en si como su fundamento, de lo que se afirma sobre
eso. En la comprension de la esencia se distingue el momento del principio del
ser del momento del concepto general y abstracto. Por eso Aristdteles diferencia
entre las categorfas de lo que estd en lo real de otras que son construidas por
los individuos para comprender lo real. Finalmente también se diferencian estas
categorifas de aquellas que son predicados de la sustancia individual real, cuando
lo que se afirma no es de la esencia que esta en la base ni estd contenido por ella,
o sea los accidentes. Al tomar un caso particular, Aristoteles enumera las diez
categorfas (Cat. 1b25-2a10). Todo lo que es, de alguna manera, es expresable
por esas categorias. Por lo tanto, las categorias no son caracteres que configuran
al ente, sino modos de afirmaciones referenciales de diversos modos de ser. Lo
lingtiistico y lo ontoldgico estin coimplicados. Las categorias no constituyen lo
que hay sino que permiten describir modos de ser y evitar su confusién. Fuera
de la serie se sittian los entes individuales, que en la predicacién solo pueden
funcionar como sujetos, y que son cognoscibles o definibles nada mas que como
miembros de su especie infima.

La influyente tradicién de la nocién aristotélica de categorias se proyectd a
lo largo de todo el medioevo, incluso en periodos y autores platonizantes. La
critica de la “teologia negativa’, del nominalismo y de los empirismos al inicio
de la modernidad puso en cuestién el valor epistemoldgico de las categorfas
como afirmacién sustentada de la realidad. Con la excepcién de su uso por
parte de algunos pensadores catélicos, desde inicios de la modernidad las ca-
tegorias pierden su sentido ontoldgico y progresivamente son vistas como una
sintesis mds o menos arbitraria de fendmenos de la realidad (Baumgartner ez 4/,

1976, pp. 725y ss.).

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 265



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

En medio de la crisis epistemoldgica debida al empirismo, la respuesta y re-
construccion trascendental de Kant las asume resignificindolas de modo radical.
Kant afirma que frente a la multiplicidad fenoménica que el sujeto recibe, este
produce una sintesis por la imaginacién, aunque esa sintesis permanece ciega si
no es llevada por el entendimiento a conceptos. Al estudiar como el entendi-
miento opera esa sintesis, Kant deduce su constitucién 4 priori y sus funciones.
Denomina a esta estructura ldgica trascendental, y 1a distingue de la ldgica formal,
porque su tarea es permitir identificar los conceptos de un objeto en general que
proveen las funciones l6gicas para hacer posibles los juicios. De otro modo, lo
multiple no podria ser “recorrido, acogido y enlazado, para hacer de ¢l un cono-
cimiento” (CRP, A 77). La sintesis pura en general da el concepto de entendi-
miento. Este produce representaciones por medio de la unidad sintética y juicios
por medio de la unidad analitica, y al analizar estas funciones se ven los “concep-
tos puros del entendimiento que se refieren z priori a objetos de la intuicién en
general’, las categorfas (CRP, B 105).

Las categorias son “condiciones de posibilidad de la experiencia’, conceptos
con que el sujeto trascendental prescribe leyes a priori a todos los fendmenos,
permitiendo que haya experiencia y objeto. Las categorias no provienen de la
experiencia; al contrario, su aplicacién es una condicién de posibilidad de la ex-
periencia. Kant estudia las categorias desde el principio fundamental de la ca-
pacidad de juzgar, y a partir de su uso indaga, por deduccién trascendental, su
estructura y la condicién de su posibilidad en la relacién con los objetos de la
experiencia. La experiencia es comprensible y ordenable porque la sintesis em-
pirica de la aprehensién depende de la sintesis trascendental de las categorias.
La unidad de esta sintesis no solo somete a los fendmenos a unidad, sino que
indirectamente desemboca en la unidad de la apercepcion, la conciencia propia
que acompaia todo pensamiento (CRP, A 146). Como las intuiciones y los con-
ceptos son heterogéneos, es necesario subsumirlas para que haya conocimiento.
Asi, las categorfas son aplicadas sobre las intuiciones por “esquemas” trascenden-
tales, o sea las condiciones que relacionan objetos y significados (CRP, A 138).
Las categorfas no valen por si, sino que solo tienen uso en tanto “entienden” las
percepciones y permiten “leerlas”. Son a la vez conceptos y condiciones que per-

miten que haya experiencia y tienen valor objetivo 4 priori.

266 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

Finalmente, la estructura trascendental de las categorfas muestra que se re-
lacionan con lo sensible por medio de la “imaginacién productiva’, que permite
que las categorias reconozcan ordenadamente lo multiple que aparece bajo la
forma de la experiencia (CRP, A 140). Asi, el entendimiento es origen de las
leyes de la naturaleza. Estas funciones tienen como caracteristica, entonces, las
de ser “connaturales” al sujeto trascendental y a la légica de sus operaciones ob-
jetivantes de la experiencia.

Levinas (1994) destaca del andlisis kantiano que en la actividad sintética del
entendimiento las categorias constituyen lo concreto y cognoscible, pero no la
totalidad de la realidad, pues queda fuera lo que excede al conocimiento. Esto es
importante porque hay “significados que poseen su propio sentido sin reducirse
a la epopeya del ser” (pp. 75-76). En otro texto, luego de analizar el ideal tras-
cendental en la filosofia préctica kantiana, y su rol respecto del conocimiento,
Levinas (1994) afirma que no se trata de “ampliar la nocién de ser mds alld de las
cosas, sino de proponer un enjuiciamiento radical” (p. 186). Ambas posiciones,
la posibilidad de ir mas all4 del orden del ser que abre Kant, y la afirmacién de
que se trata menos de ampliar la nocidn de ser que de traerla a un juicio radical,
son interesantes por dos motivos. Ante todo, obligan a revisar la resignificacién
de la “categorfa” en el uso levinasiano. Pero ademds permiten entender cé6mo y
por qué los existenciales —que como se expondré a continuacion reemplazan a
las categorias en el analisis del Dasein— finalmente también quedan en el 4mbito
del ser y de la finitud, por lo que no permiten significados vinculados con la

trascendencia y el infinito'.

1 Un capitulo que excede largamente el limite de este trabajo es la reconstruccion del rol de Kant
en las discusiones entre el neokantismo (sobre todo Cassirer) y Heidegger, y la influencia de estas
sobre Levinas. La presencia de este tlltimo en el encuentro de Davos es un dato relevante, porque
alli se debatia, por un lado, la filosoffa racionalista y todavia trascendental a pesar de la importancia
de lo simbdlico y, por otro, la ontologfa de la existencia auténtica, asi como también el liberalismo
universalista y racional frente al pathos de una existencia entramada en el mundo de la vida. Am-
bas posiciones significaron de modo explicito la disputa sobre cémo interpretar a Kant (Gordon,
2010). Serfa un significativo trabajo indagar las preocupaciones de Cassirer y Heidegger sobre
Kant y sus interpretaciones sobre el rol del terminus ad quem y el terminus a quo respecto de la
filosoffa de Levinas mismo. Es notable que Levinas también se refiriera expresamente a la herencia
kantiana como un nicleo de su filosoffa.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 267



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

1.2 CONDICION DE UNIDAD TRASCENDENTAL O EXISTENCIALES

LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL tiene por objetivo fundante ir a las cosas
mismas, en el modo en que originariamente se da su fenémeno a la conciencia
estructurada de manera intencional. A partir de esta idea y a lo largo de sus va-
riaciones, en Husserl se encuentra una doble acepcién de las categorias, como
dos facetas de una misma exposicion: los conceptos primitivos accesibles por
intuicidn categorial, que permiten unidad y conexion de los fenémenos, y la con-
ciencia trascendental, como protocategoria original del ser. Por ello se desvincula
tanto de los supuestos metafisicos de las categorfas de la tradicion aristotélica,
como también de los psicologismos que relativizan las afirmaciones sobre el
mundo a cdmo esta dada la estructura psicolégica. Las categorias tampoco son
conceptos 4 priori que porta el sujeto trascendental, sino conceptos fundamen-
tales del conocimiento, y ello es asi tanto para las “categorias significativas” que
establecen conexiones ideales regulares de fenémenos, como para las “categorias
objetivas formales” (Husserl, 1997a, p. 202), que son conceptos correlativos que
entienden los modos de relacién.

Por un lado, las categorias no corresponden al ambito de la razén de los sujetos,
sino que pertenecen a los objetos de conocimiento y a las condiciones objetivas
del conocimiento, sea en la significacion, sea en la estructura l6gica que expresa
lo conocido. Asi, las categorias son “conceptos primitivos” que hacen posible la
unidad y conexiones regulares ideales en el conocimiento del objeto (Husserl,
1997a, p. 201). Se comprenden a partir del fenémeno y son seres objetivamente
indicados, que pueden ser expuestos formalmente por la l6gica de las oraciones
en el lenguaje. En este sentido dependen del pensamiento, pero no las construye
ni porta en si el pensamiento, sino que hay una intuicién especifica a la que se
accede en la relacién noético-noematica con el fenémeno, la intuicidn catego-
rial (Husserl, 1997b, p. 693). Toda intuicién es un acto “impletivo’, cumplido,
en tanto un contenido del lenguaje se correlaciona con un dato fenoménico. La
intuicién sensible directa y simple es completada por la intuicién categorial,
que comprende las conexiones englobantes. El “acto categorial” que se da en
la intuicién tiene una cualidad, materia intencional y representantes (Husserl,
1997b, p. 720). Independientemente del tipo de aprehensién y de cumplimien-

to que permitan los fendmenos, las categorias son conceptos a los que accede el

268 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

pensamiento mediante una intuicidn especifica, al identificar conexiones en las
variaciones de los fenémenos. En este marco, a nivel 16gico, significado y objeto
son las categorias fundamentales mientras que, a nivel material, las categorias
son los conceptos fundamentales de cada regién del conocimiento cientifico.

Todo el tiempo nuestra conciencia es conciencia de algo: percibe, juzga y rea-
liza otras actividades respecto del estado de cosas con que se encuentra. Levinas
resalta que para Husserl dicho estado de cosas revela que entre lo que constituye
el ser que se revela a la conciencia no estan solo los objetos sino también las ca-
tegorias. El propio objeto estd provisto de una forma categorial (Levinas, 2004a,
p- 104). Segtn Levinas, en la forma categorial en tanto que “ser cépula” hay una
indiferencia respecto de la materia aludida. Debido a que la forma categorial no
es parte del objeto mismo, Kant la ubicé en la esfera sintética de la conciencia.
Para Husserl si pertenece a los objetos, pero, destaca Levinas (2004a), “la forma
categorial no es un predicado real de la cosa, ni resultado de una reflexién sobre
la conciencia. Es la estructura ideal del objeto” (p. 106). Es gracias a la intuicién
categorial o intelectual que constituimos el estado de cosas que comprendemos
(Levinas, 2004a, p. 107).

Segtin Husserl, cuando se realizan las tareas de reduccion fenomenolégica, se
accede a un estrato mas fundamental sobre el cual se asienta la acepcidn anterior:
se alcanza la protocategoria originaria del ser como tal, o sea la conciencia tras-
cendental. En Ideas (Husserl, 1992) advierte: “entre la conciencia y la realidad
en sentido estricto se abre un verdadero abismo de sentido. Aqui un ser que se
matiza o escorza, que nunca se da absolutamente [...], alli, un ser necesario y
absoluto” (p. 114). Toda otra categoria tiene un sentido secundario respecto de
la conciencia trascendental, fuente originaria de unidad y sintesis. Mds acd de las
vivencias aisladas, y mas all4 de la consideracién psicologista de la conciencia y

sus resultados, se accede a una base que permite comprender

[...] cdmo pueden llegar a entrar en la inmanencia de la vida de la conciencia,
y en modos de la conciencia, [...] algo asi como unidades objetivas estables y
permanentes, y en particular cémo tiene lugar esta maravillosa obra de la cos-
titucion de objetos idénticos en cada categoria de objetos, es decir, qué aspecto
tiene y no puede menos de tener en cada una la vida de conciencia constitu-
yente, en cuanto a las correlativas variantes noéticas y noematicas del mismo

objeto (Husserl, 1996, pp. 97 v ss.).

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 269



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

Por la reduccién trascendental el ego se capta “a si mismo en su ser propio
primordial’, y también a los otros egos trascendentales (Husserl, 1996, p. 219).
Este es el origen tanto de la critica heideggeriana al intelectualismo de Husserl
—critica que es fundamental como punto de partida del pensamiento levinasia-
no—, como de la propia necesidad de Levinas de superar esa vision monadoldgica
de la relacién con los demis.

Frente a cierto intelectualismo o idealismo que persiste en Husserl, Heide-
gger recupera el suelo del mundo de la vida para sus analisis, ante todo en el
periodo en que busca una “ontologia fundamental”. En Ser y tiempo sostiene que
es un error imponer al Dasein una serie de “categorias” a priori para explicar el
modo de su ser (Heidegger, 1997, p. 26). Si el Dasein es el ente a cuyo ser le va
su propio ser, y abre el sentido de su ser a partir de sus modos fundamentales de
ser, entonces sus “regularidades” no pueden entenderse por alguna nocién de
categorfa como las expuestas anteriormente. El problema de fondo es que esas
categorias siempre son articuladas por ontologias que son “ciegas y contrarias” a
la finalidad mas propia del Dasein, porque no exponen ante todo el sentido del
ser (Heidegger, 1997, p. 21). La tinica base fundamental sélida para exponer ese
sentido para el Dasein es su existencia como relacidn con el ser: “estos caracteres
de ser del Dasein se determinan desde la existencialidad, los llamamos existerncia-
les. Se los debe distinguir rigurosamente de las determinaciones de ser del ente
que no tiene la forma de ser del Dasein, a las que damos el nombre de cazegorias”
(Heidegger, 1997, p. 53). Segtin se trate de la ontologia que aborda al Dasein —el
ente al que en su ser le va su propio ser, o sea los humanos—, o se trate de todos
los demas seres que “estdn ahi’, tenemos las dos formas basicas de constitucién
de términos para exponer sus estructuras: “existenciales y categorfas son las dos
posibilidades fundamentales de los caracteres del ser” (Heidegger, 1997, p. 54).
Para Heidegger, las caracteristicas fundamentales de lo que es pueden exponerse
como categorias o como existenciales. Las categorias remiten al plano éntico,
por lo que son consideradas en un lugar secundario respecto de los existenciales
que abren el sentido del ser para el Dasein. También abandona el analisis feno-
menoldgico de la subjetividad trascendental, en sentido de Husserl, en pos de
una hermenéutica del Dasein.

Los existenciales muestran la estructura de la existencia del Dasein, no en-

tendida como una realidad presente sino como la esencia del ser humano en

270 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

tanto aquel ente que se relaciona siempre de algin modo con su ser. Dasein,
ser-ahi, indica la expresion del ser que diferencia al ser humano de otros en-
tes, en tanto aquel tiene su esencia en la existencia, cuya caracteristica funda-
mental es la apertura al ser mismo. Tanto los existenciales como las categorias
son “posibilidades fundamentales” de los caracteres del ser. Las ontologias que
abordaron al Dasein desde sistemas categoriales permanecieron “ciegas” a su
fundamento y a su tarea esencial. Por eso “si una ontologia no entiende esa, su
meta més propia y esencial, permanece ciega sobre su propia esencia, confunde
su propia esencia’ (von Herrmann, 1987, p. 99). La tarea fundamental de la
ontologia es la pregunta por el sentido del ser como tal, y el lugar por anto-
nomasia de la pregunta es el Dasein, el ente a cuyo ser le va ocuparse del ser. Y
las caracteristicas estructurales del Dasein son los existenciales, como ser-en-
el-mundo (In-der-Welt-sein), disposicion afectiva (Befindlichkeit), comprender
(Verstehen), lenguaje comunicativo (Rede), caida (Verfallen), cuidado (Sorge),
temporeidad (Zeitlichkeit) e historicidad (Geschichtlichkeir). Se muestran
como indicaciones formales y, en este sentido, ontoldgicas y no ligadas a una
entidad o historicidad particular.

Levinas sostiene que una gran ensenanza de Husserl, de la que Heidegger es
deudor, es que la especificidad de todo objeto se pone a salvo de falsas interpre-
taciones —la idea ingenua de existencia, el reductivismo objetivista o subjetivista,
etc.— mediante el andlisis del pensamiento que respeta el sentido especifico de
toda manifestacién: “cada objeto con un sentido determinado tiene esencial-
mente un modo propio de ser dado” (Levinas, 2005a, p. 59). Esta afirmacién
impacta también en Levinas, pues la “categoria” en su relacién con el judaismo
accede a un modo propio y diverso, mientras que el “ser” que allf se manifiesta
excede la indicacién formal posibilitada por la ontologia. Finalmente, el “objeto”
al que asi se accede es un “polo” en torno al cual se gira y permite una sintesis
siempre inacabada, punto de partida para el acto y objeto categorial fundado,
que permite mostrar lo que significa su realidad para el pensamiento (Levinas,
2005a, pp. 60y ss.). Pero ese “polo” se revela histéricamente y seménticamente
situado, horizonte de significacién previo a toda formalizacién ontolédgica. De
alli que sea necesario un trabajo detallado de los sentidos del uso de “categoria
del ser” en Levinas, para evitar tanto la “heideggerizacion” de Levinas como una

escision tan absoluta que desconozca los vinculos de ambos pensadores.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 271



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

2. El judaismo y sus categorias

LEVINAS ROMPE CON LA IDEA DE CATEGORI{A propia de las filosofias de la
representacion, pues, para él, no es el sujeto quien trac de modo soberano a su
conciencia la presencia del objeto. Su formacién fenomenoldgica lo lleva en un
principio a la comprensién de la conciencia como intencionalidad, capaz de un
tipo de trascendencia y apertura a cada objeto con sus particularidades. Como
lo dice en “La ruina de la representacién” (Levinas, 2005a), la “nueva ontologfa”
husserliana significa que el ser funda al pensamiento, que por su parte lo consti-
tuye (p. 189). Esto muestra que todo sujeto estd entramado en una “pasién bdsi-
ca’, una “situacién”, que tendrd una elaboracién notable con Heidegger (Levinas,
2005a, p. 190). Pocos pérrafos después pondrd como elemento esencial de esa
situacion al “mundo cultural [...] cuyo ser mismo consiste en conferir un senti-
do”. Este mundo cultural “sostiene, en los andlisis fenomenolégicos, todo lo que,
en las cosas y en las nociones, simplemente parece ser el contenido y lo dado”
(p- 193). Esta breve oracién contiene una idea central: la situacién histérica en-
cuentra en el mundo cultural un modo de conferir sentido que retine, categori-
za, lo que se manifiesta en los anlisis fenomenolégicos. Aunque sea reductivo
entender al judaismo solo como “mundo cultural’, es un buen punto de partida
para comprender el modo en que Levinas resignifica el término. Y tiene relevan-
cia porque Levinas (2004b) se encargard no solo de mostrar cémo funciona la
particularidad de la “categoria” del judaismo, sino también que la particularidad,
la excepcidn, tiene en este caso el extrano rol de reunion universal: el destino
judio ha sido el lugar donde se jugé el destino humano: “la ecuacién reversible:
judio = hombre; hombre = judio, marcard la renovacién judia en Occidente”
(p- 218). La experiencia del judaismo es un modelo de relacién que le permite
comprender cdmo, en el encuentro con el Otro, la intencionalidad queda desfa-
sada; es un modelo categorial que elabora una sintesis inacabada por la propia
materia en cuestion, su contenido y representante.

La experiencia de la guerra y la posterior reflexion sobre la muerte y aniqui-
lacién de judios hacen converger sus posiciones filosoficas con la identificacién
de las mismas a partir de su propia tradicién. Por ejemplo, en La spiritualité juive
chez le prisonnier israélite (Levinas, 1945/2013) para describir su situaciéon em-

plea las categorias que diez afos antes utilizaba en De [évasion para referirse al

272 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

encadenamiento al ser: “el israelita se sabia en un mundo duro, sin ternura, sin
paternidad. El existia, sin ningtin recurso humano. El asumia solo todo el peso
de su existencia” (p. 128). La experiencia del cautiverio confirma a Levinas que
en la vida vivida como aceptacion de la eleccion se produce la evasion que ¢l
buscaba, o que las respuestas a las preguntas que ¢l planteaba y que lo conducian
al “corazén de la filosoffa” (Levinas, 2011, p. 30) no se encontraban en el plano
de la teoria sino en el de la vida misma. El cautiverio es uno de los modos de
cumplimiento de la eleccién que rompe el orden del ser (Levinas, 2013, p. 135).

Cuando Levinas se apropia de la nocién de categoria para exponer el rol fi-
loséfico del judaismo, opera al mismo tiempo una resemantizacién del término,
porque dificilmente se lo podria ubicar en alguna de las nociones precedentes. Por
un lado, la metafisica aristotélica le es tan ajena como el uso 16gico-trascendental
kantiano. Por otro, y a pesar de su declarada opcién fenomenoldgica, es precisa-
mente su conocimiento de la intuicién en Husserl lo que lo aleja de su concep-
cioén categorial, ya que su teorfa de la intuicién condice con una ontologia que
Levinas mismo cuestiona (Levinas, 2004a, p. 22). Aunque encuentra en Husserl
algunas nociones que serdn esenciales para su propio pensamiento, como pro-
toimpresion y sintesis pasiva, la ontologia husserliana finalmente lleva a un suje-
to trascendental distinto del sujeto-rehén levinasiano. Por el mismo motivo -la
critica de la ontologia— no se puede tomar al existencial heideggeriano como
sinénimo del uso que Levinas hace de categoria, si bien metodolégicamente la
figura del existencial se probard mas cercana a su filosoffa. Al mismo tiempo, y
habida cuenta de estas diferencias, Levinas asume funciones para la nocién de ca-
tegoria que tienen vinculos claros con las tareas que le atribuyeron en el pasado.

Si estas consideraciones son correctas, entonces la determinacién mds ade-
cuada es que el judaismo es para Levinas una forma del Dasein histérico, reunida
y estructurada por una serie de términos y comprensiones particulares de su sen-
tido. Esta forma del existir tiene una primera caracteristica central, que Levinas
expone en 1947 y de diversos modos retomard: frente a las filosofias y religiones
de la presencia y la actividad, el judaismo expone una facticidad vinculada con el
pasado y la pasividad. El pasado tiene que ver con la idea de creacidn y eleccién,
es decir, la idea de ser sin haber elegido, y de haber sido elegido al ser. “El pasado
que introduce la creacion y la eleccién en la economia del ser, le comunica al pre-

sente la gravedad de un hecho, el peso de una existencia” (Levinas, 2002, p. 105).

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 273



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

Al mismo tiempo, la eleccién porta consigo no privilegios sino respon-
sabilidades historicas que se juzgan extra-histéricamente. La facticidad de la
eleccion se comprende no desde el orgullo del particularismo, sino desde el
misterio de la personalidad de quien es hijo y elegido para la responsabilidad.
No es casual en este sentido que el pensamiento de Levinas haga eco en las
tradiciones surgidas del monoteismo, donde la responsabilidad se entiende a
partir de un llamado que la tradicién revela pero que, al mismo tiempo, no se
entiende desde la propia historia y més alla de la misma, como una caracteristi-
cade todo sujeto. Es en esta existencia fictica donde se comprenden las catego-
rias en juego, que tienen la tarea sintético-hermenéutica de reunir experiencias
alaluz de significantes que permiten abrir su sentido. Es un uso préximo al de
los existenciales heideggerianos, aunque surgidos de la historia de un pueblo y
las lecturas de una tradicién, y no de la indicacion formal a partir de una onto-
logia fundamental. Por eso, cuando Levinas habla de “categoria del ser” puede
entenderse como “forma del ser”, o sea, del existir, del ser-ahi, atravesado por
una serie de significantes, sentidos y experiencias histéricas que le hacen ab ini-
tio parte de una tradicién. Y por eso también “categoria” no puede entenderse
en el sentido escoldstico de una estructura atemporal histérica que alcanza el
ambito del lenguaje mediante una inteligencia que la nombra, adecuando asi
sery pensar.

En el uso levinasiano, la categoria es un dispositivo que sintetiza hermenéuti-
camente situaciones histéricas alaluz de un sentido que atraviesa las experiencias
de quienes pertenecen a una tradicién. A partir de este sentido histdricamente
situado, se abren a la comprension el sentido de otras experiencias de quienes
participan o no de esas situaciones y pertenencia. En la sintesis hermenéutica
operada por la categoria judaismo se trata de una “categoria” que no corresponde
con el uso légico-ontoldgico, sino que es un modo de comprender las experien-
cias humanas a la luz de la historia y los significantes del judaismo, al modo de
existenciales que no se abren a la luz del ser del Dasein.

En un texto central para nuestro tema, Levinas escribe: “las cosas soportan en
tanto que ‘materia prima’ el logz)s kerigmético que manifiesta sus trazos en esa
materia” (1987, p. 177), y solo asi la cosa se muestra como esto o aquello.

Esta caida o accidente, puro abandono al logos sin tener en cuenta la propo-

sicién que hard de la cosa la narracién a la cual pertenece el logos, es la esencia del

274 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

acusativo. El logos que informa la materia prima, llamédndola al orden, es acusa-
cién o categorta (p. 177).

El kerigma es para Levinas un modo de categorizacion y acusacién que “llama
al orden” ala materia. Inmediatamente, Levinas desmarca ese tipo de “acusacién”
categorial con origen en el Jogos de otro tipo, andrquico, expuesto por “laidea de
creacién’, que ya no debe ser pensada en términos de ontologfa. Pero antes de
pasar a esa otra nocién de categoria, hay que resaltar aqui que lo que el kerigma
hace, segtin este texto, es entregar la cosa al logos, “sin tener en cuenta la propo-
sicién”. No se puede desconectar esta afirmacion de la referencia a Rosenzweig
citada mas arriba, cuando Levinas dice que el judaismo es una categoria del ser
y no una ensefianza cuyas afirmaciones pueden ser verdaderas o falsas. Ambas
afirmaciones dan cuenta del impacto que Levinas recibié en su primer encuentro
con Heidegger, cuando este afirmaba que la verdad no estd en la proposicion sino
en el Dasein (Casper, 2008a, p. 22).

Lo primero, entonces, es una caida, declinacién, previa a toda reconstruccién
del sentido que el logos haga 4 posteriori. Hay una receptividad de aquello que
el logos “acusa” al categorizar. Esta receptividad primera, que la fenomenologia
abre desde la intencionalidad como prototipo de toda trascendencia (Levinas,
2004a, p. 68), es radicalizada y desbordada por una relacién que revierte la acu-
sacion sobre el sujeto. Esto es esencial para comprender el rol que el acusativo
tiene en Levinas. Ya no se trata de dar unidad a la multiplicidad fenoménica me-
diante un concepto, sino que cuando el “fendémeno” es el Otro, entonces se da
un doble exceso: exceso respecto del fendmeno y respecto de las capacidades del
sujeto. El Otro trastorna, invierte, conmueve y desfasa la intencionalidad del su-
jeto que quiere constituir sentido en el mundo (Casper, 2008a, p. 48). El sujeto
ya no puede practicar una categorizacién ni al modo ontoldgico, ni trascenden-
tal, ni por una intuicién fenomenoldgica. Excede ademds los existenciales que la
ontologia fundamental encontraba en el Dasein, porque la acusacién no es una
descripcion ontoldgica sino un modo de relacién de respuesta, de responsabili-
dad. Solo la ética, en términos levinasianos, es capaz de exponer esa acusacion
categorizante, y es el judaismo lo que le da los términos para reunir y comprender
esa experiencia. Sin que sea contradictorio, los existenciales que caracterizan el
modo de ser para Otro descripto por Levinas pueden operar su reunidn y sintesis

a partir de categorias elaboradas desde la hermenéutica de la experiencia judia.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 275



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

Desde esta aproximacion, vale exponer el modo en que el judaismo como cate-
gorfa permite entender el rol de sintesis hermenéutica existencial de experiencias
que constituyen la subjetividad. A continuacién se presentan cuatro categorias
nacidas de la tradicién judia que permiten comprender experiencias estructura-

les que caracterizan la relacién interhumana.

2.1 EXPERIENCIAS DEL OTRO: SEPARACION Y GLORIA

UNA CARACTERISTICA BASICA del modo de existir en relaciéon con Otro es
reconociendo la infinitud de la separacién entre el Otro y uno mismo, al mismo
tiempo que la separacion, la manifestacion del Otro revela un mandato. Pero el
mandato serfa justificable desde otro lugar —por ejemplo, alguna reflexién tras-
cendental- si no se comprende plenamente esa separacion. Las dos obras méxi-
mas de Levinas sintetizan esta separacién como “exterioridad” y “gloria”. Posible-
mente debido a que Levinas es consciente de que el judaismo excede largamente
lanocién institucional de religion, es que resignifica el término para hacerlo coex-
tensivo a la ética en tanto modo de dar cuenta y respuesta de esa alteridad separa-
da: “proponemos llamar religion a la ligadura que se establece entre el Mismo y el
Otro, sin constituir una totalidad” (Levinas, 1995, p. 64; véase también pp. 102-
104). La “religion” sostiene esa relacion de separacién absuelta —ab-alio-solutum—
al tiempo que reconoce que la “situacién ultima” donde se da la misma es en el
cara-a-cara (Levinas, 1995, p. 104).

Asi como la inteligencia y tematizacién de Dios son imposibles, como una
y otra vez el judaismo lo muestra en su siempre tensa y fecunda relacién con
la filosofia, del mismo modo la relacién con otro respeta la “trascendencia to-
tal del Otro sin ser hechizada por éI” (Levinas, 1995, p. 101). La relacién con
Dios y con el Otro no es irracional, pero tampoco tematizable. Su accesibilidad
primera se da en la justicia, y la primera justicia indica no solo el mandamien-
to “no matar’, sino ademds el de “acompanar a otro en su tener-que-morir, en
su finitud” (Levinas-Casper, 2012, pp. 16 y ss.). Y la condicién de posibilidad
originaria de la misma es el reconocimiento de la separacién del Otro exterior.
Esa exterioridad muestra que la significacion que proveen las categorias no es un
acontecimiento ontolégico, pero tampoco intuitivo: signiﬁcar no es dar, sino

que la manifestacién del Otro es discurso que “deshace en todo momento la

276 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

forma que ofrece” (Levinas, 1995, p. 89). Puede deshacer sin caer en la nada
porque su manifestacion persiste, incluso bajo la mds inhumana de las figuras.
Se expresa con “rectitud” o “sinceridad”, en un estado de “gloria”. Al igual que
sucede con la shekhinah hebrea, la “gloria” trasciende al sujeto y al mismo tiempo
necesita de ¢l para que se dé su revelacién; rompe su tematizacién pero al mismo
tiempo lo inviste: “la gloria, al hacer estallar el tema, significa de modo positivo,
al margen del /ogos, la extradicion del sujeto que reposa sobre si hasta aquello que
jamds ha asumido porque, a partir de un pasado irrepresentable, fue sensible a la
provocacion que nunca se ha presentado, pero que ha tocado de modo traumati-
co” (Levinas, 1987, p. 220). Para Levinas, la figura de Ad4n sirve como expresién
de una disposicién del sujeto que no es origen de si, sino que es convocado a
responder an-drquicamente, previo a toda decisiéon. Al mismo tiempo, esta obli-
gacién unica, siempre individual y no universalizable, permite que el sujeto se
entienda como “respuesta imprevisible del elegido” (Levinas, 1987, p. 221).

El judaismo funciona como una “religién” cuyo contenido no se reduce a
sus practicas o textos, sino que se origina en un encuentro traumatico con una
alteridad separada y gloriosa, que de alguna manera convoca y obliga al sujeto,
eligiéndolo de una manera tal que permite en la respuesta su identidad. Caracte-
ristica ineludible de esa “religién” es su capacidad de sostener una relacién entre
términos absueltos, sin una sintesis o totalizacién posterior (Levinas, 1995, pp.
102-104). El vinculo del sujeto con el Otro nace por el modo en que Otro e/ige al
sujeto y establece en ¢l un deseo, deseo de responder, responsabilidad, a un man-
dato y a una prohibicién: no matarlo, no dejarlo solo en su mortalidad (Levinas
& Casper, 2012, p. 17).

2.2 EXPERIENCIAS DE LA RESPONSABILIDAD: ELECCION Y SUSTITUCION

LA NOCION DE ELECCION y su vinculo con la responsabilidad es inseparable de
la experiencia judia del mundo. Levinas lo vuelve patente ya en los momentos
mas cruentos de su padecimiento personal en el Stalag 1492, y de modo pleno
luego, cuando cobra conciencia de la masacre. Si la categoria en tanto kerigma
es el ordenamiento del fendmeno, en la relacién con el Otro el sujeto se recono-
ce declinado en acusativo, “colocado de entrada en acusativo” (Levinas, 1987,

p- 108), obligado a dar cuenta de su lugar en el mundo y de su libertad de cara a

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 277



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

Otro. La versién moderna del sujeto autofundante, cuya libertad es origen de la
norma, se ve anticipada por otra relacién previa, donde la libertad es cuestionada
en su conatus porque se reconoce investida, dependiente del Otro separado y
trascendente. La responsabilidad ante la llamada de otro —que tiene la misma
estructura de la pasividad més pasiva que toda pasividad que pueda ser recupera-
da por un acto, como sucede con las ideas de creacion y eleccién— pone al sujeto
desde siempre-ya en una situacion de tener que dar cuenta de si y su propio ser
ante otro, y esa situacion es el punto de partida de su identidad unica.

Pero “la singularidad del sujeto no es la unicidad de un tinico (hdpax)” (Levi-
nas, 1987, p. 171). La categoria aristotélica de sustancia se debe a la conjuncién
de materia y forma, adquiriendo su unicidad mediante la escision de ese frag-
mento Unico de materia respecto del resto. En cambio, el “si mismo” levinasiano
adquiere su identidad no por “una quididad individuada, gracias a una diferen-
cia especifica ultima inherente al cuerpo o al cardcter, o gracias a la unicidad de
una coyuntura natural o histdrica. Reside en la unicidad del asignado” (Levinas,
1987, p. 171). Esto no elimina el valor de materialidad e historicidad, sino que
las reubica a partir de una relacién de asignacién con el Otro. Tampoco indica la
posicién de un sujeto que piensa la manifestacion del fenémeno apropidndose
del mismo mediante sus capacidades trascendentales (Levinas, 1987, p. 161). En
cambio, ser-asignado incluye ser-elegido y al mismo tiempo la tarea de alcanzar
la propia identidad respondiendo a la “exigencia irrecusable del otro”, que sefiala
una pasividad del sujeto que es mds pasiva que la pasividad de las cosas que so-
portan el “/ogos kerigmético” que las categoriza (Levinas, 1987, pp. 176y ss.).

El Otro es infinito, separado, pero también “préjimo”. El lenguaje biblico
es ineludible, no solo por el significante utilizado sino por cémo se lo semanti-
za: el préjimo obsesiona porque escapa a toda relacion reciproca y simétrica, es
una relacion irreversible, y eso testimonia no una identidad original ni el limite
impuesto por la negacion, “sino lo mas acé pre-originario de la abnegacién’, la
identificacién de st como “uno-para-el-otro”, exposicion al contacto del decir,
piel o rostro del Otro (Levinas, 1987, pp. 144 y ss.). Por tener la subjetividad
misma una relacién de vocacién hacia Otro que no se salda, tiene también la
forma de un mandamiento. El mandamiento no es simple obligacién morali-
zante, es mds y menos: asume la forma de una persecucién, porque revela que la

asignacion muestra al Otro en uno mismo, antes de todo didlogo, tematizacion

278 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

o negociacion (Levinas, 1987, p. 189), pero al mismo tiempo deja un amplio
campo de libertad para la respuesta. Esta “asignacién” golpea al corazén de la
idea moderna de individuo atémico y auto-fundado: la unicidad del elegido
por Otro para la responsabilidad es anterior al individuo mismo (Levinas, 2001,
p-292). Es por esa experiencia de alteracién originaria de si, que el inicio y cum-
plimiento del sujeto no solo rompen los cinones formales habituales de la espa-
cialidad, por la separacién absoluta del Otro que se revela al interior del mismo
como mandato, sino también los de la temporalidad.

Ser uno-para-el-otro indica que la estructura de la subjetividad no es retor-
no de la conciencia a si misma sino lo que Levinas denomina “sustitucién”. La
palabra tiene reminiscencias judeocristianas (los casos de Isaac y Jesus), pero en
Levinas asume una exposicion filoséfica: el si mismo no logra su identidad por
una conciencia o libertad ejercida en el tiempo, sino a partir de descubrir su con-
dicién de rehén de otro que le llama a la responsabilidad y en la respuesta misma
el sujeto advierte su asignacién irremplazable. Al descubrir su pasividad el yo se
reconoce “intercambiable” en su responsabilidad por otros. La eleccién se vin-
cula asi con la sustitucion en tanto configuracién de la subjetividad: “Toda acu-
sacion es persecucion, del mismo modo que toda alabanza, recompensa o puni-
cién interpersonales suponen la subjetividad del yo, la sustitucion, la posibilidad
de ponerse en lugar del otro” (Levinas, 1987, p. 188). No se trata de decidirse por
la empatia, sino de reconocer la estructura de una subjetividad dependiente del

otro que elige y asigna al sujeto para que asuma su lugar de responsable por otro.

2.3 EXPERIENCIAS DE LA TEMPORALIDAD: CREACION Y REDENCION

LA COMPRENSION LEVINASIANA DEL TIEMPO opera dos novedades signifi-
cativas. Por un lado, Levinas opera una “desformalizacién” de la comprension
del tiempo (Levinas, 2001, p. 203; Gibbs, 1992, p. 27). Por otro lado, opera una
historizacién de la temporalidad del Dasein. En ambas operaciones, el judaismo
tiene un rol central, en la primera por las nociones de temporalidad de los “even-
tos” monoteistas de creacion y redencidn, y en la segunda por la atencion del rol
de Israel en la historia de Occidente. Levinas afirma la influencia de Rosenzweig
en tanto su filosoffa logré “desformalizar” la nocién del tiempo a partir de la

vinculacién con las categorias biblicas de creacién, revelacién y redencién. Esta

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 279



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

desformalizacion de la secuencia enumerada aristotélica y de las intuiciones pu-
ras y vacias kantianas, asi como la irrupcion en la secuencia de “experiencias” que
no condicen con un pasado, presente y futuros “vacios”, sino cargados de sentido,
tuvieron un gran impacto en Levinas®.

Aun reconociendo el valor de la fenomenologia de la temporalidad y sus rai-
ces agustinianas para enfrentar la comprensién aristotélica y kantiana del tiempo,
“se estarfa equivocado al situar el tiempo interior en el tiempo objetivo, como lo
hace Husser]” (Levinas, 1995, p. 81). El tiempo no es una sintesis presente ejerci-
da por la correlacién intencional del sujeto trascendental, sino que se da a partir
de una relacién con contenidos i-rrepresentables, imposibles de correlacionar
mediante una donacién de sentido a la altura de las capacidades subjetivas, pero
que prenan de contenido y constituyen la vivencia temporal. Sucede que “la se-
paracion solo es radical si cada ser tiene su tiempo, es decir su interioridad, si cada
tiempo no es absorbido en el tiempo universal” (Levinas, 1995, p. 81). El tiempo
compartido y comun no da cuenta de la temporalidad subjetiva, no meramente
por su cardcter subjetivo e individual, sino porque la subjetividad de cada sujeto
se constituye desde su relacion con la alteridad. Y la tradicién monoteista provee
de una sintesis hermenéutica de posibles relaciones con las nociones que remiten
al pasado irrecuperable desde el cual se origina la subjetividad relacional y al fu-
turo im-presentable de su cumplimiento.

En esto Levinas también muestra su deuda y superacién respecto de Heide-
gger: la ex-sistencia en tanto temporalidad, los éxtasis por los que el Dasein recu-
pera su pasado y se proyecta hacia sus posibilidades mas propias, son interpreta-
dos por Levinas como la recepcién de una convocatoria a la que el sujeto busca
dar plena respuesta en la historia, al tiempo que sabe que la misma es imposible,
como lo prueba la consumacién de su finitud —la muerte—. Autenticidad ya no
es asumir la propia realizacién saliendo de si en vistas de la muerte, sino partir
de no ser el propio origen y de estar convocado a una obra, que sin embargo
trasciende su propia finitud. Desde su juventud Levinas plantea que es posible

establecer con el comienzo “otra relacién que aquella de ‘poder o de no poder™, y

2 No es dato menor que también las lecciones de Heidegger sobre la temporalidad de la experiencia
cristiana parten de la facticidad de la experiencia vivida a la luz de la parousia y el “sentido de acon-
tecimiento” con que se comprende al tiempo (Heidegger, 2006).

280 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

con el porvenir “otra relacion que aquella del ‘proyecto’™ (Levinas, 2009, p. 102),
pero que ello implicard posiblemente “salir de la fenomenologia”. Lo que él pro-
pone es que “la relacion con el comienzo en lugar de constituir la desgracia de la
Geworfenbeit, |...] debe aportar la fe en el Padre, la seguridad de un mundo crea-
do” (Levinas, 2009, p. 102). Para ¢, “la falta” no estd en “en el origen pasado, en
este ‘profundo antafio, antafio nunca excesivo, sino en el origen del sujeto —del
orgullo esencial del yo—, que ignora el pasado, resolviendo sobre ¢l, a partir de su
acontecimiento presente” (Levinas, 2009, p. 103).

Segtin Casper, cuando Levinas postula al ente como creado de la nada impli-
ca “la ‘cualidad basica’ de todas las realidades”, porque el acceso que la nocién de
creacién posibilita no es el “del sentido de ser como ‘presencia’ —Anwesenbeit—y
‘existencia disponible’ —Vorhandenbeit-" (Heidegger), ni el de la “hermenéutica
del ‘ser” humano” (Husserl), sino el sentido de “ser” abierto por el “nuevo pensa-
miento” de Rosenzweig, que le permite sostener “que el yo se encuentra ya en la
relacién de ‘ser concernido por el Otro™” (Casper, 2008a, pp. 77 v ss.) y es desde
la experiencia de su rostro como se llega a la idea de creacién. La “creacién” in-
dica tanto la pasividad inicial del sujeto como el tipo de temporalidad en la que
surge su propia identidad: un pasado inmemorial, irrecuperable, previo a todo
compromiso, donde la autoridad del Otro se manifiesta y a partir de la cual el
sujeto le testimonia mediante el uno-para-el-Otro (Levinas, 1987, p. 228). Ese
testimonio es un tipo de significacién profética, que manifiesta la “intriga” pre-

sente en la ética y el lenguaje’.

3 A pesar de la relevancia de este concepto ético de la creacién en Levinas no podemos olvidar otra
fuente de la desformalizacién que el mismo Levinas asume de Rosenzweig. Se trata del rol que tuvo
—coetdneamente con el judaismo ilustrado, rabinico y racionalista— la comprension de la creacion
que se sintetiza en la cdbala. Frente a la tradicion metafisica cristiana, que se basa sobre todo en la
discusion de la libertad y omnipotencia divinas capaces de crear sin causa material, la cdbala con
la tradicién mistica sostiene que la creacién es tal “desde Dios mismo” (Scholem, 2008, p. 59). La
totalidad de Dios antes de la creacién y su contraccion para dar lugar a lo que hay, significa tam-
bién otro modo de pensar lo que hay, la experiencia de la creacién y su desformalizacion de la idea
del tiempo, asi como los problemas éticos vinculados al mal y a la teodicea. De alli que Habermas
subraye que lo notable en Scholem no es solo su erudicidn histdrica respecto de los movimientos
heréticos que en el judaismo vincularon esa visién de la creacién con ciertos modelos mesidnicos
de redencién, sino sobre todo cémo esa potencia herética mesiénica, que buscaba —en términos de
Rosenzweig— “forzar” la venida del Reino, se volvié en la Ilustracién hacia fines inmanentes y po-
liticos (Habermas, 2001, p. 168). Es decir, en ambas vertientes del judaismo la creacién se muestra

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 281



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

Creacién no significa causalidad metafisica ni participacién en el orden del
ser, sino separacion, libertad y llamada. Es manifestacion de excedencia y condi-
cién de posibilidad para que lo infinito pueda suceder (Levinas, 1995, p. 231).
La creacién como relacién con un pasado irrecuperable y que nunca es suficien-
temente pasado, signo de trascendencia y separacion, es también requisito de
la justicia del sujeto de cara al Otro (Levinas, 1987, p. 172; 1995, p. 199). Al
mismo tiempo, el sujeto debe responder por un futuro que siempre permanece
futuro. El triunfo “puro” mesidnico, “tiempo acabado” exige “a la vez, un tiempo
infinito y un tiempo que podra sellar” (Levinas, 1995, p. 292). Como sucede en
Rosenzweig, la redencidn es el acontecimiento ético que concreta la conciencia
mesidnica, pero que nunca provoca ni agota definitivamente la venida del Reino,
“siempre es futuro, pero es futuro siempre” (Rosenzweig, 1997, p. 273). Por eso,
el mesianismo no significa la concrecion en la historia del mundo redimido —de
alli la necesidad y el escepticismo respecto de los grandes proyectos politicos y la
necesidad de la “pequena bondad” como criterio regulador de las obras—, sino el
modo constante en que el sujeto responde al bien de modo siempre limitado y
corregible, aunque traumdtico.

A partir de Levinas y Rosenzweig, Casper afirma que las experiencias de la
existencia no encuentran su clave en las categorias del conocimiento, pues este
no alcanza el misterio de la subjetividad ni de la historia (Casper, 2008b, pp.
28 y ss.). A diferencia de las filosoffas del saber, que “operan con la ayuda de
nociones’, la experiencia judia vivida a partir de la relectura de antiguos signifi-
cantes considera que “lo esencial del saber son los seres”. Por ejemplo, el evento
histérico que signara toda otra reflexién sobre la redencién: “la salida de Egipto
constituye el absoluto y no la relacién entre substancia y accidentes o entre pesos
atémicos” (Levinas, 2013, p. 114). Contra todo pensamiento que subsume los
individuos en una totalidad, el judaismo privilegia los hechos que constituyen la

liberacién de los individuos, porque lo que persigue no es explicar por el logos; lo

no como pasado acabado sino como actividad continua y demandante a nivel subjetivo. Esta breve
nota no exime de la lectura del fundamental texto de Scholem, pero sirve como advertencia de
una afinidad profunda entre las versiones “misticas” y “racionalistas” del judaismo posterior a la
Tlustracién, en tanto la actividad ética en el mundo significa la continuacién de la creacién en tanto
manifestacién continua de lo divino.

282 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

“absoluto” no es la conciencia, como en Husserl, sino la salvacion, la vida por en-
cima de la teorfa. Estos pensamientos escritos a la luz de un acontecimiento bru-
tal, donde la demanda de redencidn se vuelve acuciante y remite a la experiencia
bésica de liberacién de la esclavitud, no ceden luego, en la “normalizacién” de
la vida, sino que adquieren mayor consistencia filoséfica. La “persecucién” de la
responsabilidad que el elegido asume como “rehén”y “a su pesar” (Levinas, 1987,
p- 112), sin compromiso ni culpa previa, por su propia condicién, contiene la
estructura fundamental que la historia revelé como carga violenta y responsabili-
dad al judaismo. De alli que la ética levinasiana sea todo menos un voluntarismo
bienhechor.

Ademis de las ideas de creacién y redencién, hay que resaltar un tercer ele-
mento proveniente de la temporalidad comprendida desde el judaismo como
categorfa del ser: la inmanencia de la historia se juzga desde un punto de vis-
ta trascendente. En términos de Rosenzweig, el judaismo no se ve llevado por
los vaivenes de la historia —como el cristianismo— ya que estd donde los demds
quieren llegar; es decir, su persistencia en los mandamientos le otorga un quicio
desde el cual moverse en la historia y juzgarla. La historia siempre se absuelve a
si misma al hallar razones suficientes para cada hecho: “el juicio de la historia se
pronuncia siempre por contumacia” (Levinas, 1995, p. 256). Pero es precisamen-
te contra ese tipo de relativismo (que no es relatividad) contra el que resiste el

judaismo, aunque sin caer en una fundamentacion sub specie acternitatis:

Por eso nos negamos a ver a ‘Dios en la historia, porque no queremos ver la
historia (en su relacién religiosa) como imagen, como ser, sino que negamos
a Dios en ella, para restaurarlo en el proceso por el cual ella deviene. Vemos
a Dios en cada acontecimiento ¢ético, pero no en el todo realizado, en la his-
toria. Pues para qué necesitariamos a Dios, si la historia fuese divina, si toda
accién que fluye en esa cuenca fuera sin mas divina, entonces estarfa justifica-

da (Rosenzweig, 1979, p. 112).

Esto no quita el valor de la historia, por el contrario, la valora sin idolatrarla,
sin subrogar las decisiones del sujeto en su unicidad a algtn tipo de universal

vacio.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 283



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

2.4 EXPERIENCIAS DEL LENGUAJE: PROFETISMO

UNA DE LAS CARACTERISTICAS que Levinas identifica en la tradicion judia es
su constante interpelacion de los eventos histdricos desde su tradicién escritural.
Pero ademads, algo constante en Levinas es que ese movimiento lo lleva a identifi-
car en toda escritura senales de lo trascendente pasibles de ser reconocidas por las
“categorias” del judaismo y puestas filoséficamente a disposicién de cualquier ser
humano. De alli su constante remisién a la poesia, a la novela, al teatro. Del mis-
mo modo que sucede con el texto biblico, este serfa tergiversado en su sentido
si se buscasen en ¢l modos de reducir la trascendencia al concepto y a categorias
ontoldgicas, abandonando su inspiracién profética.

Estos textos son modos de “epifania’, en tanto ponen por escrito lo que su-
cede cuando el Otro enfrenta al sujeto y este habla: al hablar se revela el manda-
miento en su propia boca, en su propia lectura, en su propia interpretacion. La
“orden” no es previa, como la eleccién no es previa a una libertad, sino que en la
respuesta y obediencia ella se expresa: “puede llamarse profetismo este retorno
en el que la percepcién de la orden coincide con la significacién de esta orden
realizada por el que obedece a ella” (Levinas, 1987, p. 226)*. Y la primera signi-
ficacidn es presentarse de golpe, en acusativo, en el “heme aqui”. Todo psiquismo
tiene esa base de respuesta-responsable, por lo que “toda la espiritualidad del
hombre” es profética. De alli que el lenguaje profético no estd solo en textos

inspirados, también la respuesta del sujeto es profética:

La palabra profética responde esencialmente a la epifania del rostro, dobla
todo discurso, no como un discurso sobre temas morales, sino como mo-
mento irreductible del discurso suscitado esencialmente por la epifania del
rostro en tanto que testimonia la presencia del tercero, de toda la humanidad

(Levinas, 1995, p. 226).

El lenguaje biblico del encuentro con Otro que invoca y provoca es el mode-
lo del testimonio que luego puede volverse kerigma y teologia (Levinas, 1987,

p- 227). Al estar sometidas a la historia y sus instituciones, estas pueden olvidar

4 La traduccién de “perception de l'ordre” por “percepcién del orden” en la edicién de Sigueme no
parece dar cuenta del sentido a la luz de toda la oracién, por lo que nos permitimos cambiarla.

284 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

una y otra vez el encuentro primero y su epifania. Sucede que encuentro y epi-
fania pueden ser tematizados, lo que significa una condicién tan imprescindible
como riesgosa. De alli que el profetismo del lenguaje puede una y otra vez volver

adespertar la intriga ética en el tiempo.

3. ¢Es el judaismo una ontologia?

No ES IMPENSABLE que a partir de esta reconstruccion del sentido que Levinas
atribuye al judaismo como “categoria del ser” y punto de partida alternativo a la
analitica existencial del Dasein surja una objecién importante. Si se atiende a la
idea central de De /a evasidn y se reconstruyen las figuras que la misma asumié6
a lo largo de su recorrido intelectual ~llegando al bien que estd mads alld de la
esencia, en el cual la relacién ética se manifiesta de otro modo que ser— entonces el
vinculo del judaismo con algun tipo de categorizacién capaz de fungir a modo de
los existenciales podria significar una nueva ontologizacién de la experiencia ju-
dia. Esta ontologizacién se podria comprender bajo la figura de una “facticidad”
que encadena a los miembros de ese colectivo a una “esencia’, histéricamente
fijada, quizés, pero con irremisibles efectos de verdad. El propio Levinas indica
este peligro en textos previos a la guerra y continta su reflexién después de su
liberacién. El optisculo Etre juif de 1947 aborda la “cuestién judia” frente a los
reclamos politicos surgidos ante la evidencia de la barbarie nazi. La respuesta de
Levinas reconoce los modos de entificar al judaismo, empezando por el mode-
lo racista y la respuesta sartreana, que al mismo tiempo reconoce en el racista
la mirada entificadora y propone que el judio —ante la ausencia de una esencia
propia—, asuma su situacién y se haga su propia esencia (Levinas, 2002, p. 103).
También reconoce los discursos de cierto naturalismo metafisico que reducen la
existencia judia a un hecho natural, con la misma légica de lucha por la super-
vivencia que los demés pueblos®. Pero “ser judio —dice Levinas (2002)- no es

solamente buscar un refugio en el mundo, sino sentirse un lugar en la economia

5 No se puede separar la critica a esta “normalizacién” del judaismo de la interpretacion de Rosen-
zweig y su resistencia a considerar al judaismo como otro pueblo més en la légica de la guerra por
la supervivencia nacional (Rosenzweig, 1997, pp. 390 y ss.). Obviamente, este andlisis no puede
sostenerse incolume después de la Shoah.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 285



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

del ser” (p. 99)°. Ese lugar no es la reduccién al modelo moral de su decdlogo,

sino una “idea’, que es propia de esa tradicion y al mismo tiempo no le pertenece,

[...] porque volcada al patrimonio comun de la humanidad, la idea ya no le
pertenece. La idea, finalmente, no tiene origen. Ella es lo menos privado que
uno tiene; un mundo donde uno se comunica por medio de ideas es un mun-

do de pares (Levinas, 2002, p. 100).

Esa idea es que la facticidad judia significa el ingreso de lo religioso en el
mundo, particularmente bajo la forma de una eleccidn sin privilegios, pero con
responsabilidades, en la cual “el pasado que la creacién y la eleccién introducen
en la economia del ser le comunica al presente la gravedad de un hecho, el peso
de una existencia y como un asiento” (Levinas, 2002, p. 104). La “evasién” de
este naturalismo no debe confundirse con el tipo de “evasién” de una nocién
reductiva del ser, por la que aboga a lo largo de su filosoffa.

Es asi como el vinculo con el ser del judaismo no es el de una estructura on-
toldgica fijada por algtin motivo bioldgico o por la cristalizacién histéricamente
fijada a través de las creencias y practicas de una comunidad, sino un desfase de
la economia del ser. Es decir, es una experiencia que permite retomar las “ca-
tegorias” de la existencia desde sentidos expresados por significantes antiguos,
siempre menesterosos de resignificacion, pero también siempre criticos de las
consolidaciones semdnticas que fueron cristalizandose en los diversos presentes
histéricos. De alli que Levinas nunca deje de afirmar que su abordaje es filo-
sofico, pero al mismo tiempo eso no significa que se reduzca solo a la aventu-
ra filoséfica. Reconoce su situacionalidad hermenéutica pero al mismo tiempo
cuenta con las herramientas para traducirla al “griego”, o sea al lenguaje filoséfico
comprensible por quienes no provienen de ese origen. Como dice Benny Lévy
en su interpretacion de Levinas, la filosofia siempre sostuvo solo una aventura
del espiritu, llegar con el intelecto hasta lo que se pueda pensar. Eso es Greciay la
linea que va de Aristoteles a Heidegger, y se reencuentra en las tesis politicas de
diversas proveniencias que no dejan entrar otra sabiduria que rompa el modelo
universalista griego (Lévy, 2005, p. 234). Pero la lectura levinasiana es un desfase

de ese modelo. Al mismo tiempo Levinas rechaza la maldicién talmuidica a quien

6 «sesentir une place dans [économie de [étre. »

286 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

ensefie a su hijo la sabiduria griega (Levinas, 1982, p. 44). O sea, Levinas inicia
su pensamiento desde la filosofia, con la carga ontologizante que le reconoce,
pero niega que sea tanto una maldicién como la totalidad de lo pensable. Por eso
muestra criticamente la violencia de esa visién reductiva a la finitud de lo que es.
Asi, no se puede entender la obra de Levinas reduciéndola a una fenomenologia
como las de Husserl o Heidegger, ni a una interpretacién del judaismo, solo com-
prensible para quienes comparten esa tradicion (Lévy, 2005, p. 228), pero tam-
poco de modo separado de esas formaciones intelectuales. Se puede entender
coémo para él el judaismo es la “categoria” o la disrupcién en la “economia del ser”,
que permite acceder por la dialéctica histérica de sus significantes y sus vivencias
aun modo diverso de comprender la existencia a la luz de la responsabilidad.
Una anotacién significativa de Lévy (2002, pp. 109 y ss.) nos permite ver
una especie de contradiccion aparente en dos textos de la inmediata posguerra:
la fenomenologfa de la existencia humana en E/ tiempo y el otro y De la existen-
cia al existente parecen pensadas de modo atemporal. Si bien la temporalidad es
esencial, se trata de una temporalidad a nivel constitutivo del ser, sin aducir a una
temporalidad histérica particular. Al mismo tiempo, en Etre juif indica que ese
pasado se relaciona con creacién y eleccidn, un “pasado” que luego en De otro
modo que ser explicitard como mds pasado que todo pasado cronoldgico, y que
es como “peso de una existencia’. Es volver a un pasado, pero no vinculado con
la biologfa o la cultura, sino con una experiencia nacida en la tradicion religiosa
y renovada en la ética. Ya en 1934 decia que la tragedia del hitlerismo significé al
mismo tiempo devolver al judio a la “irremisibilidad de su ser”, a una condicién
de la que no puede salir, que al mismo tiempo es un encadenamiento al cuerpo
que caracteriza a todo hombre (Levinas, 1997, p. 19). Aunque ese vinculo inexo-
rable con su historia le es revelado al judio por la violencia del antisemitismo, ya
ante otras preocupaciones menos dramdticas, como por ejemplo la educacion en
el contexto de asimilacién, Levinas afirma que “el judio estd ineludiblemente cla-
vado a su judaismo” (Levinas, 1935, p. 4). De modo paradojal, el orden del ser se
confirma por un lado como ineludible —y en el caso del judaismo esto se refuerza
por la propia conciencia histérica, pero sobre todo por la mirada del persegui-
dor—, pero en el seno de ese orden ineludible se da la intriga de la responsabili-
dad, convocada por ese “pasado” de creacion y eleccion, que permite desfasar el

orden inmanente del ser y su imposicién a partir de la responsabilidad. Levinas

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 287



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

estd lejos del orden de la autenticidad heideggeriana, que entiende que el ente
humano recupera su existencia a la luz de una correspondencia auténtica con sus
posibilidades propias, pero también de una especie de particularismo comunita-
rio, religioso o cultural, que romanticamente le da sentido. Ambos serfan mode-
los de sujecién al orden inmanente del ser. En cambio, la idea de trascendencia
por via de la responsabilidad, convocada por un pasado no cronolégicamente
fijable y sin embargo siempre activo, implica salir del orden de la cronologia, la
totalidad y el ser, para responder de un modo irreemplazable a la convocatoria
tinica a la responsabilidad.

La disputada idea levinasiana de la ética como filosofia primera y del cardcter
secundario, no fundamental, de la ontologia, permiten analizar —incluso a partir
de sus criticos’— c6mo esa relacién primera con la alteridad demandante, que la
fenomenologfa expone y que encuentra en el judaismo un lenguaje para hacerlo,
al mismo tiempo pertenece al orden de lo que hay pero excede el fenémeno. Para
exponer esa experiencia de lo que excede y desfasa el orden ontoldgico Levinas
recurre a nociones como exterioridad, alteridad, diacronia. Esta elaboracién de
Levinas significa una relectura notable que, sin renunciar totalmente al tipo de
andlisis provisto por la fenomenologia existencial, critica la ontologfa heidegge-
riana y va mds alld de ella, en tanto Levinas fecunda ese anélisis con una ex-
periencia de raigambre judia que la propia fenomenologia existencial era por si

incapaz de asumir®.

7 Por ¢jemplo, la critica de Ubeda (2014) a la idea de “filosofia primera’; en tanto considera que al
ubicar la relacién con otro en lugar primario no permite el paso de lo individual a lo social —que
Levinas tomarfa como garantizado por la experiencia de ser parte de un pueblo vinculado por la
Tord— ni permitiria ya una separacion entre filosoffas primera y segunda. Pero el punto de Levinas
respecto de la tradicion heredada no es el regodeo entre los correligionarios sino la posibilidad
de presentarla filoséficamente, es decir, universalmente traducible y comprensible, también para
quienes no son parte, con el fin de abrir dicho sentido en sus propias experiencias.

8  Esnotable el valor del nuevo trabajo de B. Casper agregado en la reedicién de su obra cldsica Das
dialogische Denken, “Emmanuel Levinas — Dascin als Leibbiirge fiir den Anderen” (Casper, 2017,
p- 356-387), en tanto reconstruye sistemdticamente la relacion de Levinas con la ontologia funda-
mental y su superacion.

288 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

4. Dos conclusiones

ESTE TRABAJO INICIA con el acicate de la pregunta levinasiana por una especie
de disyuncidn respecto del punto de partida de la filosofia, o sea, si se ha de partir
de la ontologia fundamental del Dasein y sus existenciales, que son universales y
ahistdricos, aunque la temporalidad les sea constitutiva; o si el inicio ha de ser la
experiencia situada del judaismo, que a su vez lo convierte asi en “categoria del
ser”. Esto lleva al mismo tiempo a la pregunta por la autenticidad, en tanto si la
filosoffa conlleva la posibilidad de indagar las condiciones del Dasein para su
existencia auténtica como apropiacion de sus posibilidades més propias inheren-
tes al ser, o si se trata de asumir una posibilidad diversa, que estd més alld del or-
den del ser, no por negarlo sino por trascenderlo en vistas de la relacién con Otro
signada por la responsabilidad. Para entender el sentido mismo de la pregunta, y
para evitar erréneas dicotomias (por ejemplo, la escisién tajante del pensamien-
to de Heidegger y el de Levinas), este trabajo reconstruy6 el sentido de “catego-
ria” y el modo en que dicho término puede asumirse en la obra de Levinas y en
su aplicacion al judaismo. De este modo se pudo constatar c6mo los existenciales
solo adquieren su dimension histérica, en el caso de Levinas, a partir de su imbri-
cacion en la experiencia judia, que trasmuta radicalmente su sentido y estructura.
Se trata de un modo de “categoria” que ni corresponde a un sujeto trascendental
ni a la ontologia fundamental, sino al modo en que el sujeto ha sido atravesado
por una historia de sentidos y comprensiones —particularmente ligadas a la alte-
ridad, responsabilidad, temporalidad y lenguaje— que solo son comprensibles a
laluz de una historia de sentidos alimentados por vivencias del pueblo judio. La
labor filos6fica muestra, sin embargo, que no es precisa la pertenencia comuni-
taria para reconocer esa experiencia radical aportada por tal comunidad. Es asi
que tales sentidos y comprensiones no significan ontologizar un particularismo,
ya que dicha experiencia es abierta a quien se permita abrir los sentidos portados
por esa exposicion, allende su pertenencia comunitaria particular.

Levinas (1995) afirma que el “psiquismo” es un “acontecimiento en el ser”, una
“modalidad del ser” (p.77). La existencia humana se estructura a partir de la rela-
cién con Otro que permite ese modo de ser. El judaismo le provee a Levinas de los
significantes que agrupan campos esenciales de esa existencia: la gloria del Otro

separado y la responsabilidad frente a este, la temporalidad desformalizada por

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 289



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

el ingreso de experiencias no objetivables y la inspiracién profética del lenguaje.
Ciertamente no son las tinicas expresiones, aunque si son aquellas donde es mas
visible en su obra el modo en que la filosofia va hacia esas “significaciones prime-
ras’, que “ya tienen un pasado”. La tarea ontoldgica y trascendental de las catego-
rias se ve anticipada por significantes portadores de un sentido y constituidos en la
experiencia histérica, en este caso del pueblo y los textos denominados judaismo.
Paraddjicamente, el particularismo judio revela una condicién universal del sujeto
como asignado, condiciona la universalidad y pone en juicio la historia precisa-
mente por haber sido victima de algunas de sus peores violencias (Levinas, 2004,
pp- 101-111). Su testimonio del mandamiento “al margen de la historia” permite
ponerla en juicio de un modo en que la alteridad sea efectivamente respetada.

En nuestros dias, el renovado interés de pensadores sin compromisos reli-
giosos, como, por ejemplo, Habermas, Zizek o Butler, ha puesto de relieve que
categorias heredadas del monoteismo judio y cristiano tienen el valor de abrir
contenidos que exceden la utilidad cultural y politica de servir como homo-
geneizadores al servicio de fines estatales. Las “categorias” del judaismo como
“acontecimiento del ser” se muestran como desafio revitalizante a nuestras dis-
cusiones éticas y practicas politicas.

Pero también se desprende una segunda conclusion. Si gracias a la filosofia
de Levinas el judaismo se ha mostrado como tradicién fecunda para expresar
algunas experiencias humanas fundamentales, esto significa un llamado de aten-
cién a no desatender tradiciones simboélicas menos difundidas, ocultadas por las
tradiciones mas influyentes. Finalmente, es preciso agregar que en el mundo lati-
noamericano, y sobre todo en las filosofias que no pretendieron ser solo comen-
tarios de autores o corrientes de los paises centrales sino una reflexién situada a
partir de las experiencias, historias, valores y simbolos latinoamericanos —como
es el caso de algunos autores relevantes de la filosoffa de la liberacién (Fonti,
2007)- la experiencia religiosa no carece de influencia en la filosofia, tarea en la
que Levinas se muestra como inspiracién fecunda. Nuevamente, y con un mode-
lo analogo a la “categoria” del judaismo, no se trata de ontologizar un elemento
particular (religioso, étnico, cultural, etc.), sino de ver de qué modos la existencia
humana se ha desplegado en esas condiciones, cudles han sido las posibilidades

abiertas y los horizontes de sentido que se ofrecen desde ellos.

290 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

Referencias

Aristételes. (2009). Categorias. (Trad. E. Sinnot). Buenos Aires: Colihue.

Baumgartner, H., Gerhardt, G., Konhardt, K., & Schénrich, G. (1976).
Kategorie.J. Ritter, K. Griinder, & G. Gabriel. (Eds.). Historisches Worterbuch
der Philosophie (Tomo IV) (pp. 712-725). Basel: Schwibe.

Casper, B. (2008a). Pensar de cara a otro. Elementos del pensamiento de Emmanuel
Levinas. (Trad. D. Fonti). Cérdoba: EDUCC.

Casper, B. (2008b). Rosenzweige Heidegger. Essere ed evento. Brescia: Morcelliana.

Casper, B. (2017). Das dialogische Denken. Freiburg/Miinchen: Alber.

Fonti, D. (2007). Influences of Levinas in Latin America’s Liberation Philosophy.
Jahrbuch fiir Religionsphilosophie, 6, 183-208.

Gibbs, R. (1992). Correlations in Rosenzweig and Levinas. Princeton: Princeton
University Press.

Gordon, P. E. (2010). Continental Divide. Heidegger, Cassirer, Davos. Cam-
bridge: Harvard University Press.

Habermas, J. (2001). Israel o Atenas. (Trad. ]. C. Velasco Arroyo). Madrid:
Trotta.

Heidegger, M. (1997). Ser y tiempo. (Trad. J. E. Rivera). Santiago de Chile: Edi-
torial Universitaria.

Heidegger, M. (2006). Introduccion alafenomenologiade lareligion. México, D. F.:
Fondo de Cultura Econémica/Siruela.

Herrmann, F-W. von. (1987). Hermeneutische Phinomenologie des Daseins.
Frankfurt: Klostermann.

Husserl, E. (1992). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica. (Trad. ]. Gaos). México: Fondo de Cultura Econdmica.

Husserl, E. (1996). Meditaciones cartesianas. (Trad. J. Gaos, & M. Garcia-Bard).
México D. E: Fondo de Cultura Econémica.

Husserl, E. (1997a). Investigaciones légicas I. (Trad. M. Garcia Morente, & J.
Gaos). Barcelona: Altaya.

Husserl, E. (1997b). Investigaciones ldgicas II. ('Trad. M. Garcia Morente, & ]J.
Gaos). Barcelona: Altaya.

Kant, 1. (2007). Critica de la razén pura. (Trad. M. Caimi). Buenos Aires:
Colihue.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 291



DIEGO FONTI Y FRANCISCO GUEVARA

Krimer, H. J. (1967). Arete bei Platon und Aristoteles. Amsterdam: Schippers.

Levinas, E. (1935). Linspiration religicuse de I'Alliance. Paix er Droit, 15(8), 4.

Levinas, E. (1951). L’ ontologie est-elle fondamentale? Revue de Métaphysique
et de Morale, 56(1), 88-98.

Levinas, E. (1982). L "au-dela du verset. Paris: Minuit.

Levinas, E. (1987). De otro modo que ser 0 mds alld de la esencia. (Trad. A. Pintor
Ramos). Salamanca: Sigueme.

Levinas, E. (1994). Dios, la muerte y el tiempo. (Trad. M. L. Rodriguez Tapia).
Madrid: Citedra.

Levinas, E. (1995). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. (Trad. D.
Guillot). Salamanca: Sigueme.

Levinas, E. (1997). Quelques réflexions sur la philosophie de I’bitlerisme, Paris:
Payort et Rivages.

Levinas, E. (2001). Entre nosotros. (Trad. J. L. Pardo). Valencia: Pre-Textos.

Levinas, E. (2002). Etre juif. Cahiers d "Etudes Levinassiennes, 1,99-106.

Levinas, E. (2004a). La teoria fenomenoldgica de la intuicion. (Trad. T. Checchi).
Meéxico D. ./ Salamanca: Epidermis/Sigueme.

Levinas, E. (2004b). La renaissance culturelle juive en Europe continentale.
Cabiers d’Etudes Lévinassiennes, (3), 217-226.

Levinas, E. (2005a). Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. (Trad.
M. E. Vzquez). Madrid: Sintesis.

Levinas, E. (2005b). Dificil libertad. (Trad. N. Prados). Buenos Aires: Lilmod.

Levinas, E. (2009). Parole et Silence et autres conférences inédites au Collége
philosophique. Paris: Grasset/IMEC.

Levinas, E. (2011). De la evasién. ('Trad. . Herrera). Madrid: Arena Libros.

Levinas, E., & Casper, B. (2012). Iz ostaggio per I” Altro. (Trad. A. Fabris). Pisa:
ETS.

Levinas, E. (2013). Escritos inéditos I. (Trad. M. Garcia-Baré). Madrid: Trotta.

Lévy, B. (2005). Levinas et le grec [Hors-série]. Cabiers d’Etudes Levinassiennes,
195-278.

Rosenzweig, F. (1979). Der Mensch und sein Werk, Gesammelte Scriften (Vol. I).
Den Haag: Martinus Nijhoff.

Rosenzweig, F. (1997). La Estrella de la Redencién. (Trad. M. Garcfa-Bard), Sa-

lamanca: Sigueme.

292 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323



¢PARTIR DEL DASEIN O PARTIR DEL JUDAISMO?

Scholem, G. (2008). Conceptos basicos del judaismo. (Trad. J. L. Barbero). Ma-
drid: Trotta.
Ubeda, J. (2014). El préjimo da tiempo. Algunas anotaciones criticas al proyec-

to filosofico de Levinas. Pensamiento. Revista de Investigacion e Informacion

Filoséfica, 66(249), 791-808.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 35(71), ISSN 0120-5323 293





