Sobre abismos, hospitalidades y estrategias de resistencia desde la re-presentación corporal.

### Créclitos:

Cuerpos Tullidos. Sobre abismos, hospitalidades y estrategias de resistencia desde la re-presentación corporal.

/ Carolina Peña... [et al.]; editado por Mariana Olivares y Vanina Rodríguez. San Juan – Argentina, 2019.

Coordinación: Mariana Olivares y Vanina Rodríguez

Foto de portada: @turka.jpg

Diseño gráfico y maquetación: Mauro Páez

Diseño de cubierta: Mauro Páez







### Culticlos tulliclos

Sobre abismos, hospitalidades y estrategias de resistencia desde la re-presentación corporal.

2

Resumen/Abstract con Josefina 127 Zusammenfassung 06 Lucas Suárez 130 Introducción 10 Carolina En diálogo con Lucas 134 Peña 16 En diálogo con Melisa Díaz 136 Carolina 30 Cecilia de En diálogo con Melisa los Ríos 32 En diálogo con 146 Natalia Wortman 148 Cecilia 39 Diego Garcés En diálogo con Natalia 43 En diálogo con Diego 157 Paloma Chousal 160 72 Guillermina Cortés En diálogo con Paloma Sarasúa 76 En diálogo 169 con Guillermina 88 Iván Martínez 90 En diálogo con Iván 122 Josefina Fernández 124 En diálogo

### Resumen

**A(r)mar cuerpos tullidos.** Sobre abismos, hospitalidades y estrategias de resistencia desde la re-presentación corporal.

Pensar el cuerpo es pensarse y pensarnos, pero qué incluye ese sufijo "nos". PensarNOS. ¿Sólo el género humano? ¿Qué es considerado humano? ¿A qué le otorgamos cualidad humana? ¿Una máquina? ¿Un animal? ¿Una cosa? ¿Hasta dónde llega el límite de lo humano? ¿Hasta dónde se extiende un cuerpo? ¿Mi cuerpo? ¿Nuestro cuerpo? ¿Los cuerpos...?

Las páginas venideras son el resultado de unas extensas charlas que se originaron en un curso-taller llamado:

"Cuerpos tullidos. Activismo desde los márgenes de la re-presentación corporal" donde nos preguntamos muchas de estas cosas.

Desde los abismos de todo esto, desde estas tullideces conformantes y confirmantes, a(r)mar cuerpos tullidos, se afirma como interrogación. Interrogativa en donde amar (en conjunción y diferencia), armar (a la manera de re-componer, ensamblar, acoplar) y armar (en el sentido de arsenal y batalla), se dan cita en estas teorías e imágenes mestizas, en donde dicha pregunta quisiera proponerNOS nuevas posibilidades para pensarNOS.

### Resumo

**A(r)mar corpos aleijados.** Sobre abismos, hospitalidades e estratégias de resistência desde a re-(a)presentação corporal.

Pensar sobre o corpo é pensar em mim e pensar- nos, mas o que o que inclui esse sufixo "nos"? Pensar- nos só a espécie humana? O que é considerado humano? A que podemos conceder qualidade humana? Uma máquina? Um animal? Uma coisa? Até onde alcança o limite do humano? Até que ponto um corpo se estende? Meu corpo? Nosso corpo? Os corpos ...?

As páginas seguintes são o resultado de extensas falas que se originaram em um curso-workshop chamado: "Corpos aleijados. Ativismo das margens da re-(a) presentação"<sup>2</sup> onde nos perguntamos muitas dessas coisas.

A partir dos abismos de tudo isto, desses aleijados conformadoras e confirmadores, a(r)mar corpos aleijados, é afirmado como uma interrogação. Interrogativo onde amar (em conjunção e diferença), armar (na forma de re-compor, montagem, acoplamento) e armar (no sentido do arsenal e batalha), se dão encontro nestas teorias e imagens mestiças, onde dita pergunta eu gostaria de propor-nos novas possibilidades de pensar-nos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Curso de posgrado llevado a cabo en el Departamento de Artes Visuales perteneciente a la Facultad de Filosofía, Humanidades y Artes. UNSJ.2018

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Curso de posgrado desenvolvido no departamento de artes visuais pertencente à faculdade de filosofia, humanidades e artes. UNSJ. 2018

### Abstract

**Assembl(ov)e crippled bodies.** About abysses, hospitalities and resistance strategies from the corporal re-presentation

Thinking about the body is thinking about one self and thinking about ourselves, but what does "ourselves" mean? What is included in the "us"? Think about US. Only the human race? What is considered human? To what do we grant human quality? A machine? An animal? A thing? How far does the human limit reach? How far does a body extend? My body? Our body? The bodies...?

The following pages are the result of long conversations that originated in a course-workshop entitled: "Harmed bodies. Activism from the margins of the corporal re-presentation." In which we ask ourselves the aformentioned questions.

From the abyss of all this, from these shaping and supporting bodies, Assembl(ov)e crippled bodies, it is affirmed as an interrogation. Interrogative where love (in conjunction and difference), assembling (in the manner of re-composing, assembling, coupling) and arming (in the sense of arsenal and battle), meet in these theories and mixed images, where said interrogation it would like to open us to new ways to think about ourselves.

### Zusammenfassung

**A(r)mar verkrüppelte Körper. <sup>4</sup>** Über Abgründe, Gast-freundschaft und Widerstandsstrategien aus der korpo-ralen Re-Präsentation.

Über den Körper nachzudenken bedeutet über uns selbst zu denken. Aber was beinhaltet dieses Reflexiv-pronomen UNS?: über UNS nachdenken. Bedeutet das, einfach an die Menschheit zu denken? Was ist menschlich? Wem gewähren wir menschliche Qualität? Einer Maschine? Einem Tier? Einer Sache? Wie weit reicht die Grenze des Menschen? Wie weit reicht ein Körper? Mein Körper? Unser Körper? Die Körper ...?

Die folgenden Seiten sind das Ergebnis umfangreicher Gespräche, die in den Workshop **A(r)mar cuerpos tulidos. Activismo desde los márgenes de la re-presentación corporal** <sup>5</sup> entstanden sind. In diesem Workshop haben wir viele dieser Fragen diskutiert.

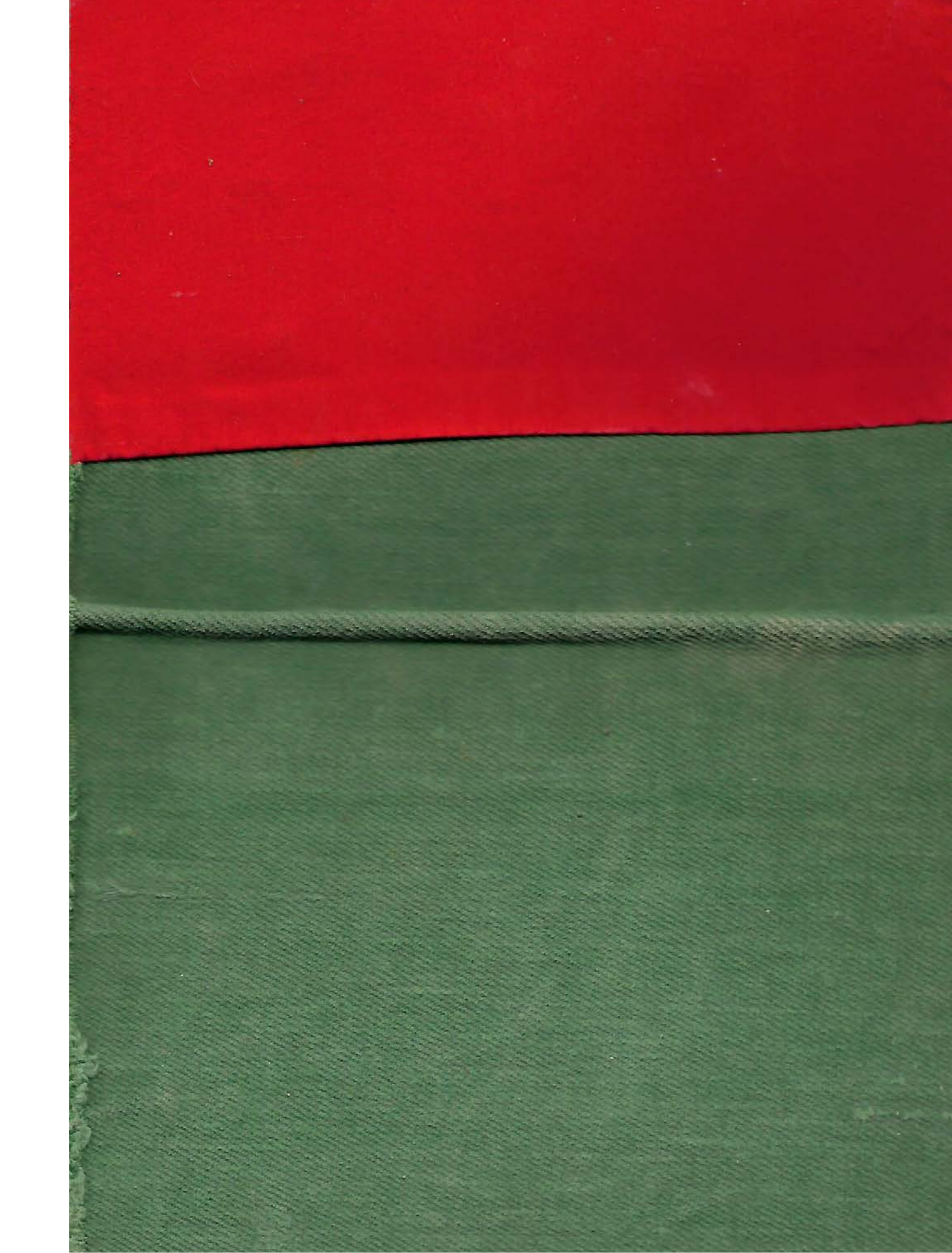
Aus den Tiefen all dieser Dinge, aus diesen entstandenen und bestätigenden Verkrüppelungen, a(r)mar verkrüppelte Körper bekräftigt sich als Frage. Frage wo das Verb amar (als lieben, in Konjunktion und Differenz), armar (als zusammenbauen, zusammenstellen, ankoppeln) und armar (als bewaffnen), sich in diesen Theorien und Mestizenbildern treffen. Ein Treffen wo all diese Fragen uns neue Möglichkeiten vorschlagen möchten, weiter über UNS nachzudenken.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Postgraduate course carried out in the Department of Visual Arts belonging to the Faculty of Philosophy, Humanities and Arts. UNSJ. 2018.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der Originaltitel dieser Publikation in spanischer Sprache ist "A(r)mar cuerpos tullidos". A(r) mar ist ein Begriff, in dem die Bedeutungen von "lieben", "zusammenbauen" und "bewaffnen" sich treffen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Postgraduiertenkurs der Abteilung für Bildende Kunst der Fakultät für Philosophie, Geisteswissenschaften und Künste. UNSJ,2018.

## 



El video de Taylor y Butler trabaja sobre el concepto spinoziano de lo que el cuerpo puede. Spinoza en el 1600 se hace, entre otras, la pregunta de qué es lo que puede un cuerpo. Y lo que un cuerpo puede, va a decir, no está definido ni por su pertenencia

a una especie, a un género, una clase, ni a una taxonomía; sino por lo que esx cuerpx puede en la experimentación.

Por un lado la idea de Spinoza lo que hace es sacar al cuerpo de las categorías aristotélicas que dicen que a tal cuerpo le corresponden tales funciones porque pertenece a tal especie y lo lleva a un lugar que es el lugar de la Potencia: lo que unx cuerpx puede está dado por la potencia de ese cuerpo; y la potencia de esa cuerpa sólo se conoce cuando se la pone a experimentar, sino no sabemos lo que ese cuerpo puede. Este es uno de los conceptos básicos en Spinoza y es buenísimo no sólo para pensar la discapacidad sino también el género, la diversidad sexual o cualquier otra cuestión.

Taylor y Butler van a plantear en su video que no hay esencia ni morfología ideal de un cuerpo, de lo que debería poder hacer o como debería verse. El problema es que cuanto más trasciende un cuerpo esas normativas sociales, más expuesto está a recibir una punición por trasgredir esas categorías ideales corporales. A su vez, dicen que la discapacidad es muy denostada y no ha sido fetichizada como sí lo han sido otros fenómenos corporales. No recibe ningún tipo de tratamiento en donde una se pueda afectar o relacionar con esa discapacidad de una manera deseosa y deseante, y esto es asi porque esa corporalidad les recuerda a las personas que creen no tener ni abera ni nunca una condición discapacitante, que se van a morir y la vulnerabilidad de los cuerpos, que se degradan.

De súbito, estalló la guerra. Se abrió como una bomba de azúcar arriba de las calas. Primero, creíamos que era juego; después, vimos que la cosa era siniestra. El aire quedó ligeramente envenenado. Se desprendían los murciélagos desde sus escondites, sus cuevas ocultas caían a los platos como rosas, como ratones que volvieran del infinito, todavía, con las alas.

Por protegerlos de algún modo, enumerábamos los seres y las cosas: "Las lechugas, los reptiles comestibles, las tacitas..."Pero, ya los arados se habían vuelto aviones; cada uno, tenía calavera y tenía alas, y ronroneaba cerca de las nubes, al alcance de la manos pasaron los batallones al galope, al paso. Se prolongó la aurora quieta, y al mediodía, el sol se partió; uno fue hacia el este, el otro hacia el oeste. Como si el abuelo y la abuela se divorciaran.

De esto ya hace mucho, aquella vez, cuando estalló la guerra, arriba de las calas.

Ellos tenían siempre la cosecha más roja, la uva centelleante. A veces, al mediodía, cuando el sol embriaga -si no, nunca nos atreviéramos-, mi madre y yo, tomadas de la mano, íbamos por los senderos de la huerta: hasta pasar la línea casi invisible: hasta la vid de los monjes. La uva erguía bien alto su farol de granos: cada grano era como un rubí sin facetas con una centella dentro. Ellos estaban aquí y allá con las sayas negras o rojas, y parecían escudriñar diminutas estampillas, grandes láminas, o meditar profundamente sobre el Santo de esos lugares. A nuestro rumor alguno dirigía hasta nosotras la mirada como una flecha de oro o de plata. Y nosotras huíamos sin volvernos, temblando bajo el inmenso sol.

el feminismo y el rol de las escritoras

(8). ADN3V-IV 30808 YCAQIV

#7

me quieres de espumas, BARCA

Y cuando las carnes

y lévate al alba.

Carola cerrada. 1

filtrado me haya

ת ווו מוו תרוחו ווווו

negros del engaño

Habla con los pájaros

escnela. casarse, algunas que huelan a sexo y otras a la merienda de los niñXs a la salida de la

gran feria de las que están buenas.

las mal cogidas, las incogibles, las histéricas, las chifladas, todas las excluidas de la Despentes escribe desde las feas, para las feas, las viejas, las camioneras, las frígidas,

OF THENTING

; ANOBERONA;

SABER ES PODER Conocer los derechos

nuestro lado.

puedo tampoco. Y que en términos generales

Prefiero a los que no pueden, sencillamente

simpática me es esencial.

existimos, nunca hablamos. La figura de la perdedora de la feminidad le es más que quisieran tener sexo y no hayan hablado de nosotras en sus novelas. Siempre aunque los hombres imaginen siempre a mujeres con las Siempre existimos.

#VIRGINIA DESPENTES-TEORIA KING KONG

el humor y la inventiva más bien están de

por la buena y sencilla razón que YO no

PROLETARIA S DE LA feminidad

Radiantes Coquetas Hermosisimas

Algunas son muy dulces, otras se sienten plenas con su feminidad, algunas son jóvenes

Le parece maravilloso que haya mujeres a las que les guste seducir, otras que busquen

Las tenientes corruptas

ICTORI

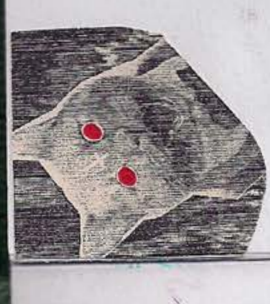
SANT

me la bella amazona me devoró tras la cópula. Fui tonta enamorada y entre liberadas lesbianas de la capital. a chercher la femme Curiosa modalidad de cartomancia que me decidió Creci. intentó meterme en la cama con su novia dijo que conocería por fin a una chica, A los 22 una bruja me tiró las cartas

embutida unas veces en lamé -soy marika. Era una llanera solitaria, las rondaba, Después del dolor decidí cambiar estrategia y dediqué a vestida de cuero, como una bollera las perseguía como un trovador pervertir a damas kamikaze,

me hace que todas tropiecen con la menda se cuestionen sus cosillas y curioseen Desde pregunten sobre entonces vivo estar en medio como el casi sin querer: in the Middlesex no he

estoy. Me llamo EXUS.



Cho a MI

|Negra

Negra

Negra |

Negra |

mgsNi

Y retroced

Como ellos querias

Como ellos deciar

Y me senti negra

"¿Qué cosa es ser negra?

me gritaron ¡Negra

¡Que stete años

"Soy acaso negra?" - me dil

De pronto unas voces en la call-

No llegaba a cinco siquiera

rema siere anos apena-

Y yo no sabia la triste verdad que aquello escondía

Negral [Negral | Negral | Negral | Negral | Negral | Negra

# Pasaporte

virtuosa comunidad de señoras monjas y quise

Tar Sié

Madre me trans-vestía como una schorita: , manoletinas, braguitas y encajes, lacitos, un parche en el ojo vago, gafas.
Plantillas correctivas. Pelo largo moreno, multice la comunión trans-vestida de blanco.
Era una pequeña y folclorica gordita.

muy liso

Creci seducida por pelis de romanos, duelos al sol y hombres [de hojalata.

En mi bola de cristal amaba a Alaska (cuando todavia podia

(ser Olvido Cara)

Yo era Tarzán o Guillermo, el Travieso.

Adivinad qué papel me pedia en el juego tonto ese de

apapasyanamas...

Aquí estoy. Me llamo Txus y Llevo siglos siendolo. Pui niño bollera y niña gay.

ocumento

Nacional

00

3

demasiado camión para las tontas hetero mucha chica para los maricones Era muy trans para barbilampinos machotes No quería que me por el terrible momento de las lentas. asé mi adolescencia odiando y llorando sacaran, nunca nadie me lo pidió.

Una vez una niña me besó en un baño y me dijo que me

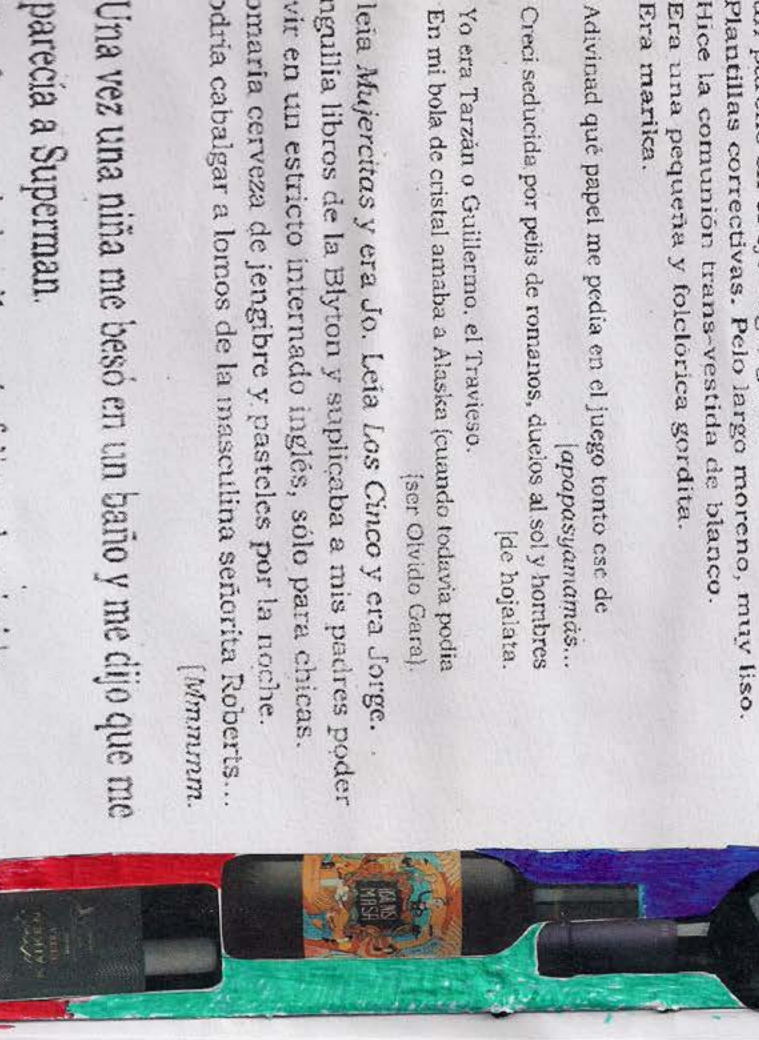
maria cerveza de jengibre y pasteles por la noche

parecía a Superman

Ese fue uno de los dias más felices de mi vida.

Un dia perfecto en Transylvania.

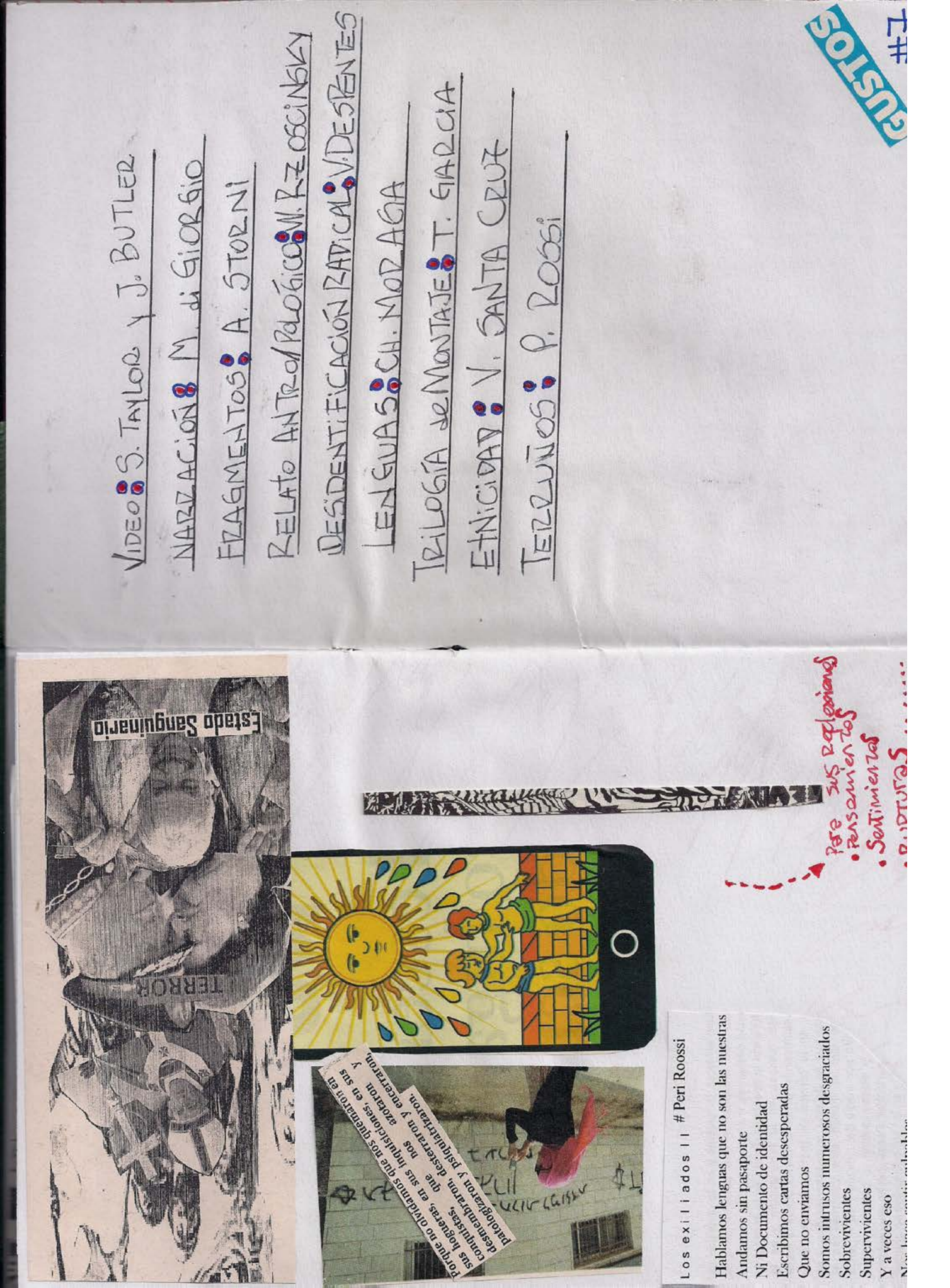
transgénero Identidad





LENGUAJE

共



### En diálogo con Paloma

La publicación comienza con el título: "Vidas y sobre vi-vencia. (s)", s mayúsculas, s entre paréntesis, s por todos lados. Durante casi toda la antología hay un juego con la letra S que nos invita a leer todo desde la multiplicidad, como cuando al final dejas unos pedacitos de papel y escribís: "Fragmentos para reflexiones pensamientos sentimientos rupturaS" y entonces esos papelitos, algunos con palabras entrecortadas y otro puramente blanco, se vuelven una potencia para tejer otros discursos a partir de las voces de quienes surfeamos tu libro. Y me quedé mirando ese pedacito de papel en blanco, un silencio diría tal vez Kandinsky, un blanco sobre blanco, a lo Malevich, me parece interesante ese vacío como espacio de reflexiones y rupturas, un pedacito que atrae el todo y la nada ¿cómo se construye desde el silencio? ("las palabras [a veces también] son una guerra para mí" (Moraga, 1983: 62-63)1

"El silencio que se evoca aquí no es ausencia de sonido, sino consciencia de lo indecible. El poema, al igual que el descubrimiento científico, es el contacto con esa frontera de lo nunca dicho hasta entonces, de lo insospechado. Al retroceder esa frontera, paradójicamente, el mundo de lo no dicho no se reduce, sino que va creciendo. Esto es así porque la sabiduría humana es una aventura de la perforación de las tinieblas que produce más y más luz y paralelamente, más y más tinieblas, más y más adivinación de la dimensión indetenible de las tinieblas." (Bourdelois, 2010: 22)

1"No. I lack language. / The language to clarify / my resistance to the literate. Words are a war to me. / They threaten my family."

A su vez referís el libro como una "antología breve para empatizar" y lo imaginaba como una forma de (des) identificación (Cfr. Muñoz: 2011: 549-604), como una identificación con fragmentos de otrxs y una rearticulación de esas palabras en un aquí y ahora que es el cuerpo-libro. Un hacerse cargo de diferentes opresiones que sólo porque oprimen a otrxs nos oprimen, como si no hubiera un cerco entre unos cuerpos y otros. Las opresiones son ensamblajes y/o interseccionalidad; o como escribe Vidarte: "En la medida en que todos y cada uno de nosotros pertenecemos a varios grupos, estratos, minorías, mayorías sociales con mayor o menor poder y privilegios, podemos ejercer conductas de presión, de control, de marginación o sufrir persecución, acoso, maltrato u opresión. Todos somos a la vez marginados y opresores" (2010: 170). E incluís a transilvania cerquita de Storni, y "el derecho a ser monstruo" de Rana Vegana (Cfr. Rzoncinsky, 2014) y el "King Kong" de Despentes con "La negra" de Victoria Santa Cruz. Y los mezclo como mostruosidades porque siempre lx otrx es un monstruo. Hay autorxs que hablan de King Kong como el acecho del negro en el espacio público (de eeuu), el negro que rapta a la actriz blanca, que es salvaje y que es hipersexualizado, y etcs. Lo que me recordaba a una poesía que la compañera Guillermina comentó de su libro Propia, algo así como:

"yo soy negra / Pero vos no lo ves / Quizá porque te da miedo / Ver debajo de mi piel" (Cortés Sarasúa, 2018: 57)

¿Cómo hacemos para empatizar? ¿Para desbordarnos? ¿Para afectarnos?

Escribe Ahmed: "La imposibilidad de sentir el dolor de otros nos significa que sea simplemente suyo, o que no

tenga nada que ver conmigo. Aquí quiero sugerir, de manera cautelosa y tentativa, que una ética de respuesta al dolor involucra estar abierta a verse afectada por aquello que una no puede conocer o sentir. Una ética de este tipo está, en ese sentido, ligada a Ia socialidad o al vínculo 'contingente' del dolor mismo." (2015: 63)

Vos contestas (de puño y letra): "construyamos otras formas de gestionamos la salud, la educación, la contención, los recursos (...) Sostener formas colectivas de producción y reproducción, formas anticapitalistas de intercambio, eso del tejido social, del encuentro, no es sarassa jipi / Es política y es vital"

Hacer que el cuerpo (individual y social) experimente y se cree nuevas formas. "el cuerpo tiene que #6" una frase truncada porque tener tiene mil potencias, habrá que seguir cortando papelitos y ver que nuevas formas encontramos incluso en la no-palabra.

Mariana y Vanina

### Voces conjuradas

Ahmed, S. (2015). La política cultural de las emociones. D.F.: Universidad Nacional de México.

Bourdelois, I. (2010). Del silencio como porvenir, Buenos Aires: Libros del zorzal.

Cortés Sarasúa, G. (2018). "La verdadera piel" en Propia, S an Juan: Abdulah.

Despentes, V. (2009). Teoría King Kong, Barcelona: Melusina.

Moraga, C. L. (1983). "It's the Poverty" en Loving in the War Years. Boston: South End Press.

Muñoz, J. E. (2011). "Introducción a la teoría de la desidentificación". En Taylor, D. & Fuentes, M. (Eds). Estudios avanzados de performance. Nueva York: Fondo de Cultura Económica.

Rzoncinsky, W. (2014) "Ridícula y orgullosa", en Pagina 12. Buenos Aires, viernes 21 de noviembre. Disponible en: <a href="https://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/las12/13-9325-2014-11-24.html">https://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/las12/13-9325-2014-11-24.html</a>

Vidarte, P. (2010). Ética marica. Madrid: Egales.

Culticlos

Lulliclos

Este libro es el resultado de una experiencia de seminario, en la que todxs nos pusimos las pilas y dialogamos largo y tendido, lo que motivó a que hoy queramos compartirlo con todo el mundo. Cualquier comentario escribir a:

leseditorial@gmail.com

Gracias a todxs

¡Vivan los cuerpos t---u---ll---i---d---x----!